# الوحي وسمة العجال الاعمس



الدكتور القس أشرف عزمي

# "لاَ يُمْكِنُ أَنْ يُنْقَضَ الْمَكْتُوبُ"

# الوحي وعصمة الكتاب المقدس

The Inspiration and the Inerrancy of the Scripture

الدكتور القس أشرف عزمي

# جميع الحقوق محفوظة

۲..9

إلى كنيستي الإنجيلية المصرية

التي زرعت فيي الحب والتقدير للكتاب المقدس الذي هو كلمة الله

# محتويات الكتاب

تقديم

مقدمة الكتاب

# الفصل الأول: الوحى

١ - ما هو الوحى؟

٢ - مفاهيم خاطئة عن الوحى

الوحى الطبيعي

وحي المفهوم

الوحي الإملائي

الأرثوذكسية الجديدة

٣- طبيعة الوحي الكتابي- الوحي اللفظي المطلق

# الفصل الثاني: شهادة الكتاب المقدس عن نفسه

١- شهادة العهد القديم

٢ ـ شهادة الرب يسوع

٣- شهادة رسل المسيح

# الفصل الثالث: عصمة الكتاب المقدس

١ ـ ما هي العصة

٢- اعتراضات على العصمة

٣- حقائق مر تبطة بعصمة الكتاب المقدس

٤- العصمة المحدودة والعصمة الكاملة

٥- أهمية عصمة الكتاب المقدس

# الفصل الرابع: قانونية الأسفار المقدسة

قانونية العهد القديم قانونية العهد الجديد أسفار أبوكريفا

# الفصل الخامس: مخطوطات الكتاب المقدس

١- مخطوطات العهد القديم

قبل فترة السبى البابلي سنة ٥٨٦ ق.م.

فترة ما بعد السبي

مخطوطات البحر الميت (قمران)

٢- مخطوطات العهد الجديد

أسماء اشهر المخطوطات

٣- ترجمات الكتاب المقدس القديمة

٤- القراءة المختلفة في المخطوطات

ملحق: الأناجيل الغنوسية

المراجع

لقد سعدت أيّما سعادة حين قرأت أصول هذا الكتاب الثمين قبل طبعه، وأعجبت به كل الإعجاب. ولذلك فإنه يشر فني أن أكتب تقديماً له.

هذا كتاب قيم ومهم وأهميته ترجع إلى عدة صفات اختص بها وهي:

موضوعه ومادته ومراجعه ومؤلفه وموعد صدوره.

أما موضوع الكتاب، فهو خطير وحيوي، فهو وحي وعصمة الكتاب المقدس وصدق كل ما جاء فيه، و لا شك أن صدق الكتاب المقدس هو أمر ضروري ليكون الكتاب - كما أراداه الله أن يكون - الأساس الراسخ الذي نأخذ منه ونبنى عليه كل معتقداتنا المسيحية.

أما مادة الكتاب فهي غنية بدراسة علمية مستفيضة واستعراض لمختلف آراء اللاهوتيين المعارضيين والمؤيديين لصدق الكتاب المقدس بأمانة الباحث المدقق.

كما احتوى الكتاب على بحث وافٍ عن قانونية الأسفار المقدسة في العهدين، وأسفار الأبوكريفا والأناجيل الغنوسية المزيفة.

كما اشتمل الكتاب على در اسة وافية لأهم المخطوطات الأصلية القديمة لأسفار عهدى الكتاب المقدس.

أما مراجع الكتاب فهي تؤكد وتوثق ما جاء في الكتاب من معلومات قيمة.

وأما مؤلف الكتاب، الدكتور القس أشرف عزمي، فقد سعدت جداً بالتعرف عليه مؤخراً، لأني وجدت فيه التقوى والغيرة في خدمة الرب بأمانة وسعة الإطلاع وأحببت فيه شهادته الصريحة بإيمانه الصحيح.

والمؤلف باحث أكاديمي حائز على درجة الدكتوراة ويتقِّن المنهج العلمي في البحث، وهو بهذا الكتاب هم وبإعلانه عن إيمانه بصدق وحي الكتاب المقدس يدحص إدعاء المشككين بأن المؤمنين بصدق الكتاب هم غير الأكاديميين الذين غيّبوا عقولهم.

أما عن موعد صدور الكتاب، فهو يصدر في وقت نحن في أشد الحاجة إليه، لأن رياح الليبرالية والتحرر من سلطان كلمة الله باتت تهب في هذه الأيام على كنيستنا المصرية الإنجيلية الحبيبة، آتية إلينا من حطام حركة النقد الأعلى للكتاب المقدس التي بدأت في الغرب وتحطمت هناك على صخرة الكتاب المقدس.

إني أصلي أن يبارك الرب ابنه العزيز الدكتور القس أشرف عزمي، وأتمنى أن يقتني ويدرس هذا الكتاب كل دراسى اللاهوت وكل مدرسى اللاهوت وكل خادم في الملكوت.

الدكتور مفيد إبراهيم سعيد

من بين كل العقائد المسيحية لا توجد عقيدة أهم من عقيدة الكتاب المقدس وذلك لأن الكتاب المقدس هو المصدر الوحيد للمعرفة الحقيقة عن الله، ففيه أعلن الله لنا عن نفسه و عن عمله ومقاصده ومنه نعرف عن يسوع المسيح، الكلمة الذى صار جسداً وحل بيننا، نعرف عن لاهوته وناسوته، نعرف لماذا تجسد وكيف مات وصلب من أجل خطايانا. كما نعرف عن مجيئه الثانى وإنتهاء الزمان. فبدون الكتاب المقدس لا يمكن للإنسان أن يعرف شيئاً عن طبيعة الله ومحبته ومقاصده، فكل العقائد المسيحية مستقاة منه فهو المصدر الوحيد للإيمان والأعمال ولهذا يقول اللاهوتي أدوارد جيونج إنه من الضروري أن نرتفع بمفهوم العقيدة الخاصة بالوحي الإلهي إلى القمة والذروة والسبب المهم وراء ذلك بحسب إدوارد يونج هو "لأنه إذا لم يكن الكتاب المقدس كتاباً معصوما، فلن يبقى أمامنا شئ على الاطلاق يمكن أن يكون موضوع يقين أو تأكيد، وستذهب سائر العقائد الأخرى واحدة وراء الأخرى في مهب الربح. إن المسيحية كلها تدور وجوداً أو عدماً حول الإيمان بعصمة "الكتاب المقدس." فكل الإيمان المسيحي مبني أولاً وأخيراً على ما يقوله الكتاب المقدس، فهو المصدر الأساسي للمعرفة عن الله.

لكن السؤال الذى نطرحه هنا هو هل يمكننا ان نثق فى الكتاب المقدس؟ وهل كل ما يقوله الكتاب المقدس صحيح وحق؟ يقدم هاورد لندسيل ثلاثة احتمالات للاجابة على هذا السؤال:

الاحتمال الأول: هو أن يكون الكتاب المقدس ليس موضع ثقه، وفي هذه الحالة يكون الإيمان المسيحي كله مبنياً على أساس كاذب، كالبيت المبنى على الرمل الذي يكون سقوطه عظيماً. هذا الاحتمال ضعيف جداً لأن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edward J. Young, *Thy Word is Truth* (Grand Rapids: Eerdmans, 1957), 20.

الكتاب المقدس أثبت بجدارة أنه كلمة الله النقية التي لم يستطع منكرو وحيها وعصمتها من إضعاف قوتها وثباتها وتاثيرها، فهى "كسيف ذى حدين" و"كالمطرقة التى تحطم الصخر" والتى قال عنها الرب يسوع " إلى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدٌ أَوْ نُقْطَةٌ وَاحِدةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ" (متى ٥: الى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدٌ أَوْ نُقْطَةٌ وَاحِدةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ" (متى ٥: ١٨).

الاحتمال الثاني: هو أن تكون الإجابة بالإيجاب أى أن الكتاب المقدس صادق فى كل ما يقول، وبهذا يكون الكتاب المقدس خالياً من أي كذب ومن أي خطأ، أنه موضع ثقه يمكن لنا أن نعتمد عليه ككتاب حق.

الاحتمال الثالث والأخير: هو كما يقول البعض أن الكتاب صادق في أجزاء وخطأ في أجزاء أخرى، أو كما يقول البعض إن الكتاب المقدس معصوم فيما هو ضرورى للإيمان والأعمال أما فيما يتعلق بالتاريخ والخلق والعلم والأنساب... فهو غير معصوم بل يشتمل على أخطاء كثيرة. ألي يُعتبر الاتجاه الأخير، من وجهة نظري، هو الأخطر لأنه ليس ابيضاً ولا اسوداً بل لون رمادياً خادعاً يكتسي بلون الحداثة والمعاصرة ولكنه سرعان ما يجر وراءه دماراً لإيمان وعقيدة الكنيسة. إنه يقول إن الكتاب المقدس هو كلمة الله ولكن المعصوم فيها هو فقط ما يتعلق بالايمان والإعمال ولأن الله استخدم بشراً في كتابة الأسفار المقدسه فالبشر بطبيعتهم خطاؤون لكن خطأهم لم يؤثر على الإيمان وخطة الله لفداء الإنسان.

إن القضية الأساسية التي تعتبر تحدياً كبيراً لكنيسة القرن الواحد والعشرين هي قضية الكتاب المقدس. لقد مرت الكنيسة على مر العصور بتحديات كثيرة لكنها خرجت في كل مره منتصرة. ففي القرون الثلاثة الأولى واجهت الكنيسة الأفكار الخاطئة عن طبيعة شخص المسيح لكنها خرجت مستندة على الكتاب المقدس كأساس للإيمان المسيحي موضحة أن يسوع هو الله الذي ظهر في الجسد وأن أي إيمان مخالف لذلك هو مخالف لإعلان الله في الكلمة المكتوبة (الكتاب المقدس) والكلمة المتجسد (الرب يسوع

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Harold Lindsell, *The Battle for the Bible,* (Grand Rapids: Zondervan, 1976), 18.

المسيح). كما واجهت في القرون المظلمة تحديات بخصوص مفهوم الكفارة لكنها دافعت بجدارة عن المفهوم الكتابي الخلاصي عن عقيدة الكفارة. كما واجهت الكنيسة في عصر الاصلاح تحديات عقائدية كثيرة مثل سلطان الكتاب المقدس و التبرير بالايمان وحده... وقدم المصلحون مثل مارتن لوثر وجون كالفن التعاليم الكتابية الصحيحة لهذه العقائد وهي:

- ١) سولا سكربتورا بالكتاب المقدس وحده.
  - ٢) سو لا فيدى بالإيمان وحده.
  - ٣) سولا جراتيا بالنعمه وحدها.
  - ٤) سو لا كريستوس بالمسيح وحده.
    - سولا جلوریا لمجد الله وحده.

هذه العقائد الخمس التي نادى بها المصلحون غيرت مجرى تاريخ الكنيسة ونقاتها من عصر تحكم البابوات والظلام إلى عصر النهضة وإعلاء الحق الإلهي كما هو معلن في كلمة الله.

التحدي الكبير الذي يقابل الكنيسة اليوم هو موضوع الكتاب المقدس. هذا التحدي الذي كان يواجه الكنيسة الغربية منذ العشرينيات والثلاثينيات بدأ يتاثر به البعض من قادة الكنيسة في مصر في شكل الحداثة والمعاصرة الفكرية. إن أخطر ما في هذا الفكر الحديث هو أنه يرتكز على أساس نكران الوحي ورفض كل ما يتعلق بالأمور فوق الطبيعية أو الخارقة للطبيعة والتي تسمو فوق العقل. إنه فكر يُبنى على أساس فلسفي معادٍ في حقيقة الأمر لما هو إلهي وللإعلان المسيحي، ولا مكان عنده شه. هذا الأساس هو وراء نكران المعجزات وتفسيرها على أنها أحداث طبيعية. فيقولون مثلاً: لا يوجد شئ اسمه شياطين وأرواح شريرة والرب يسوع لم يخرج شياطين لكن كل الحالات التي يسميها الكتاب إخراج شياطين هي أساساً وبحسب العلم

الحديث أمراض نفسية، الرب يسوع كان يعلم أنها أمراض نفسية ولأنه كان يساير الناس في معتقداتهم أطلق عليها كباقى الناس "إخراج شياطين." طبعاً إذا قلت هذا الكلام لابني الذي لم يتجاوز الثامنة من عمره لأجابنى بالقول إن هذا الفكر يجعل من يسوع شخصاً مرائياً وغير صادق بل وكذاباً ليس فقط لأنه لم يصحح مفاهيم الناس الخطأ، بل الأكثر من ذلك أنه ساير هم على معتقداتهم الخاطئة.

مثال آخر هو معجزة إشباع الجموع (يوحنا ٦: ١-١٤) يقول البعض أنه من غير الطبيعى أن الخمسة أرغفة والسمكتين تشبع خمسة آلاف رجل (أضف إلى ذلك النساء والأطفال) فالمعجزة هنا ليست أن يسوع بارك القايل وجعله يكفي هذا الجمع الغفير بل المعجزة كانت في الغلام الذي استطاع أن يقدم ما عنده و عندما قدم ما يمتلك زال خجل الجموع فأخرجوا كل ما كان معهم من طعام، فأكلوا وفضل عنهم إثنتا عشرة قفة من الكسر. إن نكران الوحي و عصمة الكتاب المقدس لا يقود فقط لنكران معجزات السيد المسيح بل أيضاً نكران تدخل الله في التاريخ وأحداث الخروج و عبور شعب الرب لبحر سوف. إنها أيضاً الأساس لنكران التجسد والميلاد العذراوي وقيامة المسيح من بين الأموات وحقيقة المجئ الثاني. نعم لقد صدق يونج عندما قال "إن المسيحية كلها تدور وجوداً وعدماً حول الإيمان بعصمة "الكتاب المقدس."

ليس الغرض من هذا الكتاب هو الدفاع عن الكتاب المقدس، فالكتاب المقدس سيظل ثابتاً ولن يزول منه "حرف واحد أو نقطة واحدة..." ولكن الغرض الأساسي هوتقديم شرح لعقيدة الوحي وعصمة الكتاب المقدس وكذلك الأخطار التي يمكن أن تحدث للكنيسة إذا لم تتمسك بهذا الحق الإلهي. فإن كانت الطريقة الصحيحة لمعرفة العملة المزيفة يكون بدراسة العملة الصحيحة دراسة متأنية ودقيقة، فكم نحتاج كمؤمنين أن نعرف ما تعلمة كلمة الرب حتى نستطيع أن نميز الأمور المتخالفة. الجهل بالمكتوب يقود للهلاك "هَلَكُ شَعْبِي مِنْ عَدَمِ الْمَعْرِفَةِ"، ولهذا أصلى أن يكون هذا الكتاب تعليمياً الهدف منه أن نعرف وهذه المعرفة تكون لتثبيت الإيمان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Young, Thy Word is Truth, 20.

# الوحي

إن إيمان الكنيسة على مر العصور هو أن الكتاب المقدس ليس إلا كلمة الله التي أوحى بها من خلال الأنبياء والرسل. وسلطان الكتاب نابع من كونه معلن من الله وموحى به من الروح القدس، فكلمة إعلان تشير إلى التواصل بهدف إعلان الحق، فقد أعلن الله لنا عن ذاته، وبدون هذا الإعلان ما عرف الإنسان شيئاً عن الله وذلك لأن الله لا يمكن أن يُعرف بالعقل أو بالمجهود البشري". هذا الإعلان يقسمه اللاهوتيون إلى نوعيين: إعلان عام وإعلان خاص. الإعلان العام هو إعلان الله عن نفسه من خلال الطبيعة (مزمور ۱۹: ۱-۲، رومیه ۱: ۱۹-۲۰) ومن خلال الضمیرالإنسانی (رومیهٔ ۲: ۱۶-۱۰، اعمال ۲۳: ۱، ٢٤: ١٦) ومن خلال التاريخ (أعمال ١٧: ٢٦-٢٧). فالكتاب المقدس يقول في مزمور ١٩: ١-٢ " ٱلسَّمَاوَاتُ تُحَدِّثُ بِمَجْدِ اللهِ وَالْفَلَكُ يُخْبِرُ بِعَمَلِ يَدَيْهِ. "، كذلك رسالة رومية ١: ١٩-٢٠ " إذْ مَعْرِفَةُ اللهِ ظَاهِرَةٌ فِيهِمْ لأَنَّ اللهَ أَظْهَرَ هَا لَهُمْ ۚ لأَنَّ مُنْذُ خَلْقِ الْعَالَمِ ثُرَى أَمُورُهُ غَيْرُ الْمَنْظُورَةِ وَقُدْرَتُهُ السَّرْمَدِيَّةُ وَلاَهُوتُهُ مُدْرَكَةً بِالْمَصْنُوعَاتِ حَتَّى إِنَّهُمْ بِلاَ عُذْرِ" (١: ١٩-٢٠). هذه الآيات وغيرها تؤكد ان الله قد اعلن عن نفسه للإنسان وهذا الأعلان هو إعلان عام يمكن لأي شخص أن يلاحظه ويدركه لكن الخطية جعلت الإنسان غير قادر على أن يتواصل مع الله من خلال الإعلان العام وبدل أن يدرك الإنسان الله الذي تعلنه الطبيعة ذهب وعبد الأوثان "وَأَبْدَلُوا مَجْدَ اللهِ الَّذِي لاَ يَفْنَى بِشِبْهِ صُورَةِ الإِنْسَانِ الَّذِي يَفْنَى وَالطَّيُورِ وَالدَّوَابِّ وَالزَّحَّافَاتِ" (رومية ١: ٢٣). فإلاعلان العام إذاً غير قادر أن يقود الإنسان الخاطئ إلى المعرفة الحقيقة لله. كما أن الإعلان العام غير كافٍ لخلاصنا ولمعرفة خطة الله للخلاص بالمسيح يسوع. إنه إعلان عن قدرة الله السرمدية وعن حكمته. والنوع الثاني من الإعلان هو ما يطلق عليه "الإعلان الخاص" وهو إعلان الله عن نفسه للإنسان

عن طريق التواصل المباشر بينه وبين البشر. فالله قد أعلن عن نفسه عن طريق المعجزات والعجائب (مثال لذلك الطوفان في تكوين ٦-٩ ودمار سدوم وعموره في تكوين ١٩ وأحداث الخروج) وعن طريق الظهورات الإلهية (لإبراهيم واسحق ويعقوب وموسى ويشوع وجدعون...الخ) وعن طريق الأحلام والرؤى (ليعقوب ويوسف وسليمان ودانيال ويوسف النجار...الخ) وعن طريق الكلام المباشر مع أنبيائه (تثنية ١٨: ٢٢) وأخيراً في شخص الرب يسوع المسيح. إذ يقول كاتب العبرانيين "الله، بَعْدَ مَا كُلَّمَ الأَبَاءَبِالأنبياء قَدِيمًا، بِأَنْوَاعِ وَطُرُق كَثِيرَةٍ، كُلَّمَنَا فِي هذِهِ الأَيَّامِ الأَخِيرَةِ فِي ابْنِهِ" (١٠١-٢).

وهذا الإعلان الخاص مهم جداً لأن الله تجاوز فيه الحقائق الأساسية عن وجوده وقوته إلى الإعلان عن مقاصده ومشيئته وطبيعيته ومحبته. كما أنه بدون الكتاب المقدس تصبح كل هذه الاعلانات الخاصة بلا فائدة لأن الطريقة الوحيدة لمعرفتها هي من خلال تسجيلها في الأسفار المقدسة. إن عملية تسجيل هذا الإعلان الإلهي تسمى "بالوحي". لكن ما هو الوحي؟؟ للإجابة على هذا السؤال أقدم عدة تعاريف من ستة مراجع للاهوتين إنجيليين:

يقول اريكسون ميلر إن الوحي الإلهي هو "التأثير فوق الطبيعي للروح القدس على كُتَّاب الاسفار المقدسة والذي يجعل كتاباتهم هي التسجيل الحقيقي والصحيح لإعلان الله حتى أن ما كتبوه هو كلمة الله" أما بيتر إنس فيقول أن الوحي هو "سيادة وسيطرة روح الله على كُتّاب الاسفار المقدسة حتى يصبح ما يكتبون بأسلوبهم الخاص وشخصياتهم المختلفة هو كلمة الله التي لها كل السلطان والمصداقية والتي هي خالية من أي خطأ في المخطوطات الأصلية. " ، بنجامين ورفيلد يقول أن الوحي هو "التاثير فوق الطبيعي على كُتَّاب

<sup>4</sup> Millard Erickson, *Christian Theology, (Grand Rapids: Baker, 1983),* 225.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Peter Inns, *The Moody Handbook of Theology,* (Chicago: Moody Press, 1989), *160*.

الاسفار المقدسة من الروح القدس ليكون ما يكتبون له المصداقية الإلهية." أن بالنسبة إلى إدوارد يونج فالوحي هو "سيادة الروح القدس على كُتَّاب الاسفار المقدسة ونتيجة لهذا تتصف الأسفار المقدسة بالسلطان الالهي والمصداقية فهى خالية من أى خطأ." أما تشارلز ريرى فيعرف الوحي على أنه "سيادة الله على الكُتَّاب البشريين مستخدماً شخصياتهم ليكتبوا ويسجلوا إعلانه للناس بكلمات خالية من أى خطأ في المخطوطات الاصلية." أخيراً يقول وين جرودم في كتابه "اللاهوت النظامي" إن الوحي هو "سيادة الله وتحكمه في الكاتب البشري (مستخدماً شخصيته وأسلوبه في الكتابة) حتى يكتب بدون أى خطأ إعلانه للإنسان وبذلك تكون كل كلمة يكتبها الكاتب البشري هي بالضبط كلمة الله التي سجلت في المخطوطات الاصلية." هذه التعريفات الستة تشتمل على خمس حقائق مهمة جداً عن الوحي:

- ١-الجانب الالهي "سيادة وتحكم كاملين"
- ٢- الجانب البشري (الكاتب الذي يكتب بأسلوبه وشخصيته)
- ٣- ناتج تفاعل الجانب الالهي مع الجانب البشري هو نص خالٍ من أى أخطاء
  - ٤ الوحي يشمل الكلمات (وحي لفظي)
  - ٥- الوحي ينطبق فقط على المخطوطات الاصلية



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Benjamin Warfield, *The Inspiration and Authority of the Bible,* (Philadelphia: Presybaterian and Reform Press, 1948), *131*.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Edward Young, *Thy Word is Truth*, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Charles Ryrie, Sintesis De Doctrina Biblical: Survey of Bible Doctrine. (Grand Rapids: Kregel, 1995),

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Wayne Grudem, Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine, (Grand Rapids: Zondervan, 1994). 74.

هذه الحائق تؤكدها كلمة الرب حيث يقول الرسول بولس في رسالته الثانية لتيموثاوس ٣: ١٦ "كُلُّ الْكتاب هُوَ مُوحي بِهِ مِنَ اللهِ، وَنَافِعٌ لِلتَّعْلِيمِ وَالتَّوْبِيخِ، لِلتَّقْوِيمِ وَالتَّأْدِيبِ الَّذِي فِي الْبِرِّ" كذلك الرسول بطرس في رسالتة الثانية ١: ٢١ حيث يقول " لأنَّهُ لَمْ تَأْتِ نُبُوَّةٌ قَطُّ بِمَشِيئَةِ إنسان، بَلْ تَكَلَّمَ أُنَاسُ اللهِ الْقِدِّيسُونَ مَسُوقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُسِ." إن الكتاب المقدس يؤكد أنه كلمة الله، وهي لكونها منه، وترجع اليه في أصلها، فهي معصومة وخالية من الخطأ من كل وجه.

# مفاهيم خاطئة عن الوحي

عندما نتحدث عن الوحي لابد ان نتجنب أو لا بعض المفاهيم الخاطئة عن الوحي قبل أن نتحدث عن المفهوم الكتابي الصحيح للوحي.

# أولاً: الوحي الطبيعي

يقول أصحاب هذا الفكر إنه لا يوجد شي خارق أو فوق الطبيعي بالنسبة للوحي. فكتاب الأسفار الكتابية كانوا بالطبيعية موهوبون في الكتابة وقد استخدموا هذه الموهبة في كتابة أمور متعلقة بالدين، مثلهم مثل الكاتب الانجليزي الشهير شكسبير أو فولتير الفرنسي وفي مجتمعنا العربي الكاتب المصري نجيب محفوظ أو نزار قباني الشاعر. إن كتَّاب الأسفار الكتابية لا يختلفون عن أي كاتب موهوب في الكتابة سواء كانوا شعراء أو كتَّاب قصه سواء كانت قصة حقيقية أم خيالية. فهم يعترفون بأنهم أمام أعمال بشرية غاية في العبقرية وقمة في الإبداع، لكننا لا نستطيع أن نقول إن هؤلاء الكتَّاب تلقوا ما كتبوه من الله كما أننا لا نستطيع في الوقت نفسه أن نقول أنهم كتبوا وهم محمولون بالروح القدس، كما أننا لا يمكن أن ننسب إلى الله في الوقت نفسه أن نقول أنهم كتبوا ما كتبوا وهم محمولون بالروح القدس، كما أننا لا يمكن أن ننسب إلى الله عن خرافات أو تعاليم خاطئة تحتويها هذه الأعمال الأدبية. إنه من المؤسف أن نرى أن أصحاب هذه المدرسة

يعاملون الكتاب المقدس على أنه كتاب كأي كتاب أدبي أخر مع أنهم يعتر فون بأن كتَّاب الأسفار الكتابية كتبوا أموراً عظيمة إلا أن ما كتبوه لا يعدو أن يكون كأي كتاب أدبي ولهذا يمكن أن يتضمن أموراً غير صحيحة و خاطئة، وكما أن شكسبير و نجيب محفوظ و غير هما عر ضـة للخطأ كذلك كتَّاب الاسفار المقدسـة هم أيضـاً عرضة للخطأ. إن صحت هذه المزاعم يكون رجال الله رجالاً مخادعين لأنهم لم ينسبوا الكلمة التي نادوا بها وكتبوها إلى انفسهم بل نسبوها إلى الإعلان المباشر من الله. بل الأكثر من ذلك كله يكون الكتاب المقدس فيما يدَّعيه عن نفسه بأن مصدره هو الله وأنه قد جاء إلينا عن طريق الإعلان الإلهي وأن ظهوره بين الناس ينسب إلى عناية متميزة خاصة من عند الله هو مجرد إدعاء كاذب يخلو من الصحة ' . طبعاً هذه المدرسة تجهل تأكيد الكتاب المقدس من أن مصدر ه هو الله، كما يؤكد أنه جاء من الله بصورة متميزة وخارقة . فشكسبير وغيره من الكتاب الموهوبين العباقرة لم يدّعوا أن ما كتبوه نص مقدس وأنه كلمة الله وأن الرسالة التي يحملونها هي رسالة الرب وكلمات الرب لشعبه. أما ألكتاب المقدس فيشهد عن نفسه أن مصدر ه الأساسي هو الله نفسه. يقول الرسول بولس " كُلُّ الْكِتَابِ هُوَ مُوحى بِهِ مِنَ اللهِ..." (٢ تيموثاوس ٢١٦) كذلك يشهد الرسول بطرس عن أن الله هو مصدر الكتاب المقدس فيقول: "عَالِمِينَ هذَا أولاً: أَنَّ كُلَّ نُبُوَّةِ الْكِتَابِ لَيْسَتْ مِنْ تَفْسِيرِ خَاصِّ. لأَنَّهُ لَمْ تَـأْتِ نُبُوَّةٌ قَطَّ بِمَشِيئَةِ إنسان، بَلْ تَكَلَّمَ أُنَاسُ اللهِ الْقِدِّيسُونَ مَسُوقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُسِ" (۲بطرس ۱: ۲۰-۲۱)

# ثانياً: وحي المفهوم

يقول أصحاب هذه المدرسة أن الله أوحى فقط بالفكرة أو المفهوم للكاتب البشري وترك له أن يكتبها بأسلوبه وبحرية مطلقة دون تدخل من الله فيما يكتبه. فالوحي لا يشمل اختيار الكلمات التي اختارها الكاتب للتعبير عن الفكرة التي أعلنها الله للكاتب ولهذا فالخطأ وارد في كلمات الكاتب البشري لأنها كلمات بشر

<sup>10</sup> Young, Thy Word is Truth, 93.

بحسب فكر بشري. المهم هو الفكرة نفسها لا الكلمات فطالما أن الفكرة صحيحة لا يهم إن كانت الكلمات التي استخدمت لتوصيلها صحيحة أم خاطئة، بمعنى آخر أن "الغاية تبرر الوسيلة." للرد على هذه المدرسة نقول الأتي:

1- إن نظرة الرب يسوع وكذلك تلاميذه الرسل عن الوحي هو أن الوحي لا يشمل فقط الأفكار بل الكلمات أيضاً. فالرب يسوع يقول: "فَإنِّي الْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ: إلى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَزُولُ حَرْفُ وَاحِدٌ أَوْ نُفُطَةٌ وَاحِدَةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ" (متى ٥: ١٨). كذلك يقول الرسول بولس "مِنْ أَجْلِ ذلِكَ نَحْنُ أَيْضًا نَشْكُرُ اللهَ بِلاَ انْقِطَاعٍ، لأَنْكُمْ إِذْ تَسَلَّمْتُمْ مِنَّا كَلِمَةَ خَبَرٍ مِنَ اللهِ، قَبِلْتُمُوهَا لاَ كَكَلِمَةِ أُنَاسٍ، بَلْ كَمَا هِي بِالْحَقِيقَةِ كَكَلِمَةِ اللهِ، اللَّتِي تَعْمَلُ أَيْضًا فِيكُمْ أَنْتُمُ الْمُؤْمِنِينَ" (اتسالونيكي ٢: ١٣). نلاحظ هنا أن الرب يسوع بالْحقيقة تحدث لا عن الفكرة بل عن الحرف لا يزول حتى يكون الكل. كما أن الرسول بولس يمتدح أهل تسالونيكي لأنهم قبلوا رسالة الخلاص فيقول عنها إنها "كلمة خبر ...لا ككلمة أنس، بل كما هي بالحقيقة تسالونيكي لأنهم قبلوا رسالة الخلاص فيقول عنها إنها "كلمة خبر ...لا ككلمة ألله.

٢- إن الأفكار تنتقل من خلال كلمات، وكلما كانت الكلمات واضحة ومحدده كان توصيل الفكرة أوضح. فإذا أردتُ أن أوصل لك مثلاً: حقيقة اهتمام الله بحياتك، فالكلمات مهمة جداً فمثلاً سأقول الرب هو الراعي الصالح الذي لا يمكن أن يترك قطيعه... لا يمكن أن نوصل فكرة أو مفهوم ما بدون كلمات. فالله عندما أراد أن يوصل لنا اهتمامه بحياتنا واحتياجاتنا قال "إنْظُرُوا إلى طُيُورِ السَّمَاءِ: إِنَّهَا لاَ تَزْرَعُ وَلاَ تَحْصُدُ وَلاَ تَجْمَعُ أن يوكد حقيقة أنه هو إلى مَخَازِنَ، وَأَبُوكُمُ السَّمَاوِيُّ يَقُوتُهَا. أَلسَّتُمْ أَنْتُمْ بِالْحَرِيِّ أَفْضَلَ مِنْهَا؟" وعندما أراد أن يؤكد حقيقة أنه هو الكل قال " لاَ تَخَفْ، أنا هُو الأول وَالأَخِرُ..." كل فكرة إن لم نضعها في إطارها اللغوي الصحيح فإنها تفقد معناها وتصبح بلا قيمة. ولهذا نقول أن الله لم يوحٍ للكاتب البشري بالفكرة وتركه يكتبها بكلمات، بل الله وصل الفكرة في إطار كلمات وقاد النبي أن يكتب بأسلوبه، لكن تحت إرشاد وسيادة الروح القدس ليكون ما يكتبه هو بالضبط ما أراد الله أن يوصله لنا.

# ثالثاً: الوحى الإملائي

هذه المدرسة تجعل دور الكاتب البشري دور ميكانيكي دون تدخل لترك بصماته المميزة له في الكتابة. فالله يملى على الكاتب والكاتب فقط يسجل ما يسمعه. مع العلم أن هذا الاسلوب نجده في بعض نصوص الكتاب المقدس، فمثلاً نقراً في سفر الخروج " ثُمَّ تَكَلَّمَ اللهُ بِجَمِيعِ هذِهِ الْكَلِمَاتِ قَائِلاً: آراَنا الرَّبُ إلهُكَ اللهُ يَكُنْ لَكَ اللهُ أَخْرَى أَمَامِي..." (خروج ٢٠: ١). وكذلك الذي أَخْرَ جَكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ مِنْ بَيْتِ الْعُبُودِيَّةِ. آلاَ يَكُنْ لَكَ اللهَةُ أُخْرَى أَمَامِي..." (خروج ٢٠: ١). وكذلك سفر اللاويين وأجزاء أخرى من الكتاب المقدس. لكن السمة السائدة التي نراها في الكتاب المقدس أن الله استخدم اناساً مختلفين في أسلوبهم ومكانتهم وخدمتهم وزمانهم. إن القول بأن الكتاب المقدس وصل إلينا عن طريق الوحي الإملائي قول مغلوط للأسباب الآتية:

1) إنه يتجاهل إعداد الله لرجاله القديسين الذين استخدمهم في كتابة الكتاب المقدس، فكل واحد منهم أعده الله بطريقة مختلفة عن الأخر. فموسى مثلاً أعده الله بأنه هذبه "بكل حكمة المصريين" لقد تربى وتعلم في قصور مصر القديمة العظيمة. تعلم كما يتعلم الأمراء، لقد تعلم الكتابة والأدب والهندسة والطب...، كما أن الله أعد داود من خلال مدرسة الرعاية والاهتمام بالغنم فكان داود شاعراً وملحناً ومرنماً. و لوقا أعده الله بأن صار طبيباً مدققاً وباحثاً ماهراً، كذلك بولس الرسول الذي تعلم التفاصيل الدقيقة للشريعة اليهودية أعده ليكون واحداً من معلمي اليهود...و غير هم فكل كاتب له قصة مختلفة عن الأخر لكن الشئ المشترك بينهم هو أنهم لم يكتبوا من عندياتهم بل كانوا أدوات بين يدي الرب ليسجلوا إعلاناته. يقول يونج "لقد درب الله بولس بإعداد متلاحق وطويل ليؤدي الرسالة السامية التي أتيح له أن يؤديها فيما بعد، كان من المهم أن يولد ويتر عرع في مدينة طرسوس، وأن يتربى عند رجليّ غمالائيل وأن يتعلم صناعة الخيام، وأن يكون فريسياً، وأن تكون هذه

جميعها الخلفية التي كمنت وراءه طوال حياته على الأرض،... ولم تكن أقل من ذلك قدرته على استخدام اللغة اليونانية كلاماً ووعظاً، والسنوات الثلاث التي قضاها في العربية للدراسة والتامل!!"\.

٢) إنه يتجاهل أن كل كاتب يختلف في الأسلوب عن الآخر، فمنهم من كتب بأسلوب شعري ومنهم من كتب
 وسجل تاريخاً ومنهم من كتب بأسلوب رؤوي.

٣) إنه يتجاهل أن بعض الكتَّاب كتبوا ما توصلت إليه أبحاثهم. فتواريخ الأحداث وكذلك الأنساب كلها وثائق ملكية يرجع إليها الكاتب في بحثه (١ أخبار ٤: ٢٢).

#### رابعاً: الأرثوذكسية الحديثة

يعتبر اللاهوتي السويسري كارل بارت أبو الأرثوذكسيه الحديثة، فقد رفض بارت التعاليم المتحررة التي تلقاها أثناء دراسته اللاهوتية من لاهوتيين متحررين في ألمانيا، لكنه في نفس الوقت لم يعد بالكامل إلى اللاهوت المصلح بل انحرف عنه ورفض التقليد المسيحي الذي يعتبر الكتاب المقدس كلمة الله الحقيقية ولهذا أطلق على لاهوته الأرثوذكسية الحديثة لأنه لم يعد إلى الأرثوذكسية أو الاستقامة في التعليم كما سار من قبله المصلحون. أخطر ما في لاهوت كارل بارت هو ما يتعلق بالكتاب المقدس. فبالنسبه لبارت هناك فرق بين الكلمة المكتوبة وكلمة الله. فالكتاب المقدس بالنسبة له ليس كلمة الله لكنه شاهد لكلمة الله. فالكلمات المكتوبة في ورق ليست كلمة الله بل الرسالة التي يمكن أن نأخذها من المكتوب هي كلمة الله. يقول كارل بارت "إذا كان الله لم يأنف من التكلم من خلال الكتب المقدسة بما فيها من كلمات بشرية غير معصومة، أو هنات تاريخية وعلمية أو تناقضات لاهوتية، مع عدم التأكد من تحويلها، وبالأكثر بالطابع اليهودي فيها، ولكنه بالأحرى قبلها بكل ما تردت فيه من غير عصمة، اذ جعلها لخدمته، فاننا لا يجمل بنا أن نأنف منها أو من

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ibid., 80.

شهادتها." أنه هذه التفرقة بين الكتاب المقدس وكلمة الله لا نجدها مطلقاً على صفحات الكتاب المقدس نفسه فكل الأنبياء والرب يسوع نفسه وكل اليهود والمؤمنين المسيحيين على مر العصور آمنوا بأن الكتاب المقدس فكل الأنبياء والرب يسوع نفسه وكل اليهود والمؤمنين المسيحيين على مر العصور آمنوا بأن الكتاب المقدس أو مساوية لها فمن هو الذي هو كلمة الله بعينها. يقول يونج "إذا لم تكن كلمة الله هى كلمات الكتاب المقدس أو مساوية لها فمن هو الذي يحدد كلمة الله?" بالطبع الإنسان هو الذي يحكم على كلمة الله وبهذا يكون كل الأمر شخصياً ويختلف من شخص إلى آخر فما تراه أنت كلمة الله آراه أنا أو غيرى أنه ليس كلمة الله، وهذه هى الطامة الكبرى، إذ يضيع الحق المطلق ويصبح كل شئ نسبياً. تخيل معي عزيزى القارئ أنك وأنت وأنا نقراً سوياً من سفر الخروج على "٢٠ "-٤ "لا يَكُنْ لَكَ آلِهَةٌ أُخْرَى أَمَامِي. لاَ تَصُنَعُ لَكَ تِمُنَالاً مَنْحُوثًا، وَلاَ صُورَةً مَا مِمَّا فِي السَّمَاءِ مِنْ قَوْقُ، وَمَا فِي السَّمَاءِ مِنْ تَحْدَ الأَرْضِ مِنْ تَحْتُ، وَمَا فِي الْمَاءِ مِنْ تَحْدَ الأَرْضِ. لاَ تَسْجُدُ لَهُنَّ وَلاَ تَعْبُدُهُنَّ، لاَتِي أَنَا الرَّبَ إلهك إله عَبُورٌ" فتأخذ أنت هذه الكلمات المكتوبة على أنها كلمة الرب أما أنا فأرى أنها ليست كلمة الرب. إن فكر كارل بارت عن كلمة الله يُم لاً؟، وكيف لإنسان هو الحَكم وصاحب الكلمة الأخيرة فيما إذا كان ما يقرؤه في الكلمة المُحتوبة هو كلمة الله أم لا؟، وكيف لإنسان شوهت الخطية فكره ومشاعره وإرادته أن يصبح الحَكم؟

والتطور الطبيعى لفكر كارل بارت نراه اليوم فى مجموعة تضم لاهوتيين وشخصيات بارزة تكونت سنة ١٩٨٥ فى معهد ويستر بولاية اريجون الامريكية (١٥٠ شخصية) تسمى "ندوة يسوع" " تجتمع عدة مرات كل سنة لكى تحدد ما إذا كان يسوع حقاً قد قال هذا القول أو ذاك من الأقوال التي تنسب له فى الأناجيل الأربعة بهدف الوصول إلى يسوع التاريخ وليس مسيح الإيمان. " وبعد نقاش وحوار يتم

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Carl Bart, Church Dogmatic, Vol. 1:2, Quoted by Edward Young, *Thy Word is Truth*, 255.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Jesus Seminars.

أ أول من استخدم تعبير "يسوع التاريخ" Jesus of History و "مسيح ألإيمان" Christ of Faith كان مارتن كهلير (١٩١٢-١٩٨٣). هذا التميز بين يسوع والمسيح كان الهدف منه هو فصل يسوع عن المسيح الذي نراه في الاناجيل الاربعة. فنتيجة لرفض سلطان الكتاب المقدس قال اللاهوتيون المتحررون أن صورة يسوع المرسومة في الاناجيل ليست صورة يسوع الحقيقية. فاالأناجيل كتبها تلاميذ المسيح وقدموا فيها يسوع الذي أمنوا به وليس يسوع الذي عاش في الناصرة. في نظر هم فإن أفضل طريقة لمعرفة يسوع التاريخ أو المسيح وقدموا فيها يسوع كما عاش وليس كما أمن به التلاميذ هو البحث عن يسوع في التاريخ وليس في الاناجيل. المحرك الاساسي وراء هذا طبعاً هو الرفض الكامل لسلطان الكتاب المقدس وبالاخص للاناجيل الاربعة. وعندما يرفض الإنسان سلطان الكلمة ينصب نفسه إلهاً ويحكم على الامور الكتابية من منظور شخصي بحت.

التصويت على قول المسيح، على مثال هم يدرسون قول السيد المسيح "أنا هو الراعى الصالح..." (يوحنا ما و النافية الله المسيح أم لم يقلها؟ وبحسب التصويت تكون النتيجة، وقد اختاروا ألواناً أربعة لتشير إلى ما وصلوا اليه من نتائج: اللون الأحمر يعنى أن يسوع قالها ولا يوجد شك في ذلك، اللون الزهرى يعنى أن يسوع ممكن أن يصدر عنه هذا القول لكن دون تأكيد، أما اللون الرمادي فيشير إلى أن يسوع لم يقل هذه الكلمات على الكلمات لكن ممكن أنها تكون فكرته، أما اللون الأخير وهو الأسود فيعنى أن يسوع لم يقل هذه الكلمات على الإطلاق. تخيلوا معى جماعة تأتى بعد المسيح وتلاميذه بألفي عام، لم يكونوا شهود عيان ولم يكونوا من تلاميذ المسيح الذين عاشوا معه وسمعوا تعاليمه وأقواله تأتى لكى تحكم حكما شخصياً عما إذا كان الرب يسوع قد قال هذا القول أو لم يقله، مع العلم أن الكتاب المقدس يقول أن يسوع قد قالها وعلمها. بأى سلطان يفعلون هذا؟ وعلى أي اساس يفعلونه؟ إنه الإنسان الخاطئ الذي يرفض كل ما يتعلق بالرب وينصب نفسه الها يحكم حتى على أمور الله وكلمة الله.

#### طبيعية الوحى الكتابي- الوحى اللفظى المطلق

إن الوحي الإلهي يمتد ليشمل كل الكتاب المقدس، "فكل الكتاب هو موحي به من الله..." (٢تيمو ٣: ١٦)، "كل الكتاب" تشير إلى كل أسفار الكتاب المقدس من سفر التكوين إلى سفر الرؤيا.

إن الكتاب المقدس كله هو نفخة الله، أنفاس الله، إن الكلمة اليونانية المترجمة "موحي به" هي Θεόπνευστος (ثيوبنيوستوس) وهي كلمة مركبة من (ثيو) وتعنى الله (بنيوستوس) وتعنى أنفاس، وبهذا يكون معنى "موحي" هو "أنفاس أو نفخة الله." قام اللاهوتي بنجامين ورفيلد الأستاذ بجامعة برنستون بدراسة هذه الكلمة الأصلية في الكتابات اليونانية القديمة واكتشف أنها كانت تستخدم دائماً كمفعول به والكتاب المقدس هو أنفاس ونفخة الله وليس كآدم الذي نفخ فيه الله فصار نفساً حية، فالكتاب المقدس هو أنفاس

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Benjamin Warfield, *The Inspiration and the Authority of the Bible,* 126.

الله نفسه التي سجلت وكتبت. إن الرسول بولس في هذه الآية لا يتحدث عن كيف وصلت إلينا كلمة الله بل يركز على حقيقة مهمة جداً وهي أن مصدر الكتاب المقدس هو الله نفسه، فالتركيز على من أين أتى الكتاب المقدس؟. بحسب تيموثاوس الثانية ٣: ١٦ فإن الوحي يشمل كل الكتاب المقدس وبهذا يكون كل الكتاب معصوماً من أي خطأ، فالله يكف عن أن يكون إلهاً حقيقياً لو صدر منه خطأ أو تناقض حتى ولو كان هذا الخطأ صغيراً. إن الوحي لا يشمل الكل فقط بل يشمل أيضا اللفظ، إنه وحي لفظى.

فالله قد تكلم في كلمات. يقول يونج "إنه من المستحيل عندنا فصل أفكار الكتاب عن كلماته، فالأفكار هي الأفكار التي نفخ بها الله والتي ينبغي أن تنال طاعة النفس الكاملة." أو السؤال الذي يطرح نفسه هو: بأية صورة أعلن الله أفكاره لنا؟ هل أعلنها في صورة أفكار مبهمة خالية من الكلمات أم أن الله أعلن أفكاره في كلمات، فإذا كان البشر قد ألفوا أن يكشفوا عن أفكار هم بالكلام، فلهذا السبب قد تكلم الله إلينا. يقول يونج مدافعاً عن عقيدة الوحي اللفظى "إنه يكفينا القول حالياً إنها تعاليم الكتاب المقدس، سواء رضى بذلك الرجل العصري أم لم يرض، بل هي أكثر من ذلك: إنها عقيدة السيد المسيح مهما كانت كراهية العصريين لمثل هذا الفكر أو المعتقد،... إن الكتاب المقدس لا يعرف في الواقع سوى عقيدة واحدة عن الوحي، مهما كان عداء الرجل العصري لها، ألا وهي عقيدة الوحي المطلق اللفظى" المناسلة اللفظى الله المعصري لها، ألا وهي عقيدة الوحي المطلق اللفظى الهناسات المقدس كل المطلق اللفظى الهناسات المقدس كل المطلق اللفظى المناسلة الله العصري لها، ألا وهي عقيدة الوحي المطلق اللفظى المناسلة الله المناسلة المؤلسة الله المعاسري لها، ألا وهي عقيدة الوحي المطلق اللفظى المناسلة الله المناسلة المؤلسة الله المؤلسة المؤلسة الله المؤلسة الله المؤلسة الله المؤلسة الله المؤلسة الله المؤلسة الله المؤلسة المؤلسة

وعلى الرغم من ذلك يجد البعض صعوبة فى قبول هذا الحق، فبسبب نظرتهم المتدنية للكتاب المقدس، هم يرفضون أى فكر فوق الطبيعى أو معجزى، فالكتاب المقدس بالنسبة لهم لا يختلف عن أى كتاب أدبي أخر. والبعض الآخر يقول أن العصمة لا تشمل كل الكتاب بل تمتد فقط لكل ما هو ضرورى للإيمان والأعمال، أما الأمور المتعلقة بالتاريخ والأنساب والعلم والجغر افيا فالخطأ فيها وراد. كما أن كارل بارت رفض فكرة أن يكون الكتاب المقدس هو كلمة الله وقال أن الكتاب المقدس هو مجرد شاهد لكلمة الله، فكلمة

<sup>16</sup> Young. *Thy Word is Truth.* 60.

<sup>17</sup> Edward Young, *Thy Word is Truth, 92.* 

الله هى الكلمة التى عندما تقرأ الكتاب تشعر أن الله هو الذي يتكلم إليك من خلالها. وأي نص أخر غير الذي أشعر أنه يتكلم إلى، لا يعتبر أنه كلمة الله. وخطورة هذا الفكر طبعاً بجانب أنه يجعل من الكتاب مجرد شاهد لكلمة الله أنه يجعل الشخص القارئ الحكم النهائي لما هو كلمة الله ولما هو ليس كلمة الله.

أريد أن أذكّر القارئ بأن إيماننا هو ان الكتاب المقدس هو أنفاس الله وأن هذه الأنفاس تشمل حتى الكلمات، إلا انه توجد عدة أمور نحتاج أن نوضحها ونتذكرها بخصوص الوحى والعصمة:

الأمر الأول: القول بأن الكتاب المقدس هو كلمة الله لا يعنى أن كل كلمة أو عبارة موجوده فى الكتاب المقدس قالها الله. فالكتاب المقدس يسجل لنا أقوال الشيطان وأكاذيبه فى حواره مع حواء وكذلك فى افترائه على أيوب البار (تكوين ٣، أيوب ١). كما يسجل أيضاً أقوال الأغبياء "قال الجاهل فى قلبه ليس إله." كما يسجل أيضا أكاذيب أناس أشرار وأفعالهم. فالقول بأن الكتاب المقدس هو كلمة الله المعصومة ليس معناه أن أقوال الشيطان وأكاذيبه صادقة بل معناه أن الكتاب المقدس صادق جداً فى تسجيله لهذه الأقوال والأفعال وأنه لا يكذب بل يقول الصدق ويسجله لنا بأمانة ودقة متناهيتين.

الأمر الثانى: يتضمن الوحي أيضاً أن يسجل رجال الله القديسون رأيهم أو ما شعروا به حتى ولو كان مخالفاً للحق الألهي. مثال على ذلك يسجل لنا الكتاب المقدس ثلاثة اشخاص طلبوا الموت لأنفسهم: موسى رجل الله وإيليا النبي وأيوب الذي وصفه الكتاب بالبار. أن يطلب الإنسان الموت لنفسه ليس شيئاً رائعاً لكن الكتاب المقدس صادق في تسجيله لنا ما شعر به رجال الله القديسون حتى ولو كان ما شعروا به لا يتمشى مع مقاصد الله وإعلاناته.

الأمر الثالث: يسمح الوحي بأن يستخدم الكاتب البشرى مراجع ومصادر متوفرة: فالأنساب المذكورة فى سفر التكوين من أين أتى بها موسى؟ ومن أين أتى بأنساب ابراهيم واسحق ويعقوب والأسباط الاثنى عشر؟ حتى لوقا ومتى البشيرين عندما كتبا سلسلة نسب الرب يسوع رجعا إلى المصادر والسجلات المتوفرة

لكتابتها. إن الوحي الكلى واللفظى يسمح بأن يستخدم الكاتب مصادر كهذه وهذا أيضاً واضح فى تسجيل حياة وأعمال ملوك يهوذا واسرائيل (ملوك الأول والثاني واخبار الايام الأول والثاني) وكذلك قوائم الأنساب المذكورة فى سفرى عزرا ونحميا.

الأمر الأخير: يسمح الوحي بأن يُستخدم كلمتان مختلفتان في وصف حدث واحد. فمثلاً يسجل البشير متى قول يوحنا المعمدان "لَسْتُ أَهْلاً أَنْ أَحْمِلَ حِذَاءَهُ" (متى ٣: ١١) بينما في إنجيل يوحنا نقرأ "الَّذِي لَسْتُ فول يوحنا المعمدان "لَسْتُ أَهْلاً أَنْ أَحْمِلَ حِذَاءَهُ" (متى ٣: ١١) بينما في إنجيل يوحنا نقرأ "الله يوحنا البه يوحنا البه يوحنا البه يوحنا البه يوحنا البه يوحنا المعمدان قد اخطأ في كتابة ما قاله يوحنا المعمدان. فمتى صحيح ويوحنا صحيح. فمن المؤكد أن خدمة يوحنا المعمدان قد امتدت لسنوات عديدة قال نفس الإعلان بكلمات مختلفة فمرة قال "أحمل" ومرة أخرى قال "أحل." إن تكرار الحق باستخدام كلمات مختلفة هو حال كل الوعاظ الذين يكررون الحق الذي ينادون به أكثر من مرة. ولهذا يرى معظم المفسرون أن يوحنا المعمدان ذكر الكلمتين في موقفين مختلفين.

#### شهادة الكتاب المقدس عن نفسه

إن شهادة الكتاب عن نفسه مهمة جداً، فنحن نحتاج أن نستمع لصوت الكتاب المقدس وما يقوله عن نفسه وطبيعته ومصدره الأساسي ومصداقيته وسلطانه. هذه الشهادة ضرورية جداً وبالأخص اذا كان دافعنا الحقيقي هو الوصول إلى فهم وإدراك وإيمان مبني على حقائق وليس على أفكار شخصية مسبقة عن طبيعة الكتاب المقدس، فمن العدالة قبل أن نشير بأصبع الاتهام أن نسأل ونسمع ما يقوله المتهم قبل الحكم عليه وإلا أصبح حكمنا حكماً غير موضوعي ظالماً دون أساس. قد يقول البعض إنهم لا يقبلون شهادة الكتاب المقدس عن نفسه لكن الحقيقة ستبقى واضحة وضوح الشمس كما أن الشمس الساطعة تكشف عن نفسها والأعمى وحده هو الذي لا يرى نورها. هكذا حال منكري عصمة الكتاب المقدس والمعترضين على سماع شهادته عن نفسه، هم مثل رؤساء الكهنة والكتبة الذين اصدروا حكمهم على يسوع حتى قبل الاستماع إلى شهادته ولهذا قال لهم يسوع "إنْ قُلْتُ لَكُمْ لا تُصَدَقُونَ وَإِنْ سَأَلْتُ لاَ تُجِيبُونَنِي وَلاَ تُطْلِقُونَنِي." (لوقا ٢٢ المرة).

إن شهادة الكتاب المقدس عن نفسه يمكن أن نلخصها في ثلاث شهادات: شهادة العهد القديم وشهادة الرب يسوع وشهادة تلاميذ المسيح.

# أولاً: شهادة العهد القديم

يشهد العهد القديم عن نفسه بانه كلمة الله، فهو يسجل لنا حديث الله المباشر مع الإنسان. فالله على صفحات العهد القديم نراه يتحدث مباشرة لأناس مختلفين. فمثلا يسجل لنا سفر الخروج ان الله تحدث إلى موسى على جبل حوريب. ثم تكلم الله بجميع هذه الكلمات "أنا الرب الهك الذي اخرجك من ارض مصر من بيت العبودية. لا يكن لك الهة اخرى أمامى لا تصنع لك تمثالا منحوتا، ولا صورة ما مما في السماء وما في الارض من تحت وما في الماء من تحت الارض..." (خروج ٢٠: ١-٤). لنلاحظ هنا ان كلمة الرب لم تقل ان الله اوحي بافكار إلى موسى، بل تكلم الله بجميع الكلمات [ [ [ [ [ المرت الله عنه الله عنه الله الله الله عنه الله عنه ما الله الله عنه موسى ان يصيغها بمعرفته، "كل او جميع هذه الكلمات." لم يكن حديث الله هذا هو الأول مع موسى. فالله تحدث معه من قبل مرات عديدة، بداية بظهوره له و هو ير عى الغنم في البرية وتكليفه له ان يذهب إلى فر عون حتى يسمح له بخروج الشعب من بظهوره له وهو ير عى الغنم في البرية وتكليفه له ان يذهب إلى فر عون حتى يسمح له بخروج الشعب من مصر (خروج ٢:١- ٤٢٤٤). كما لم يكن الأول الذي يسجله الكتاب المقدس فهو قد تحدث من قبل في سفر التكوين مع آدم ونوح وأبراهيم واسحق ويعقوب...الخ

كما يسجل لنا العهد القديم حديث الله مع الأنبياء وكيف ان نبؤاتهم كانت عن طريق اعلان مباشر من الله لهم. يقول اللاهوتي وين جرودم إن كلام الله المباشر مع اشخاص في العهد القديم يؤكد لنا حقيقتين هامتين:

الحقيقة الأولى: إن العهد القديم يقدم لنا الله على أنه يتواصل مع البشر باستخدام كلمات منطوقة وليس من خلال افكار أو مفاهيم بدون كلمات محددة. هذا المفهوم يسمى "تواصل لفظي" من الله. أي أن الله عندما يتواصل فهو يتواصل بكلمات و ألفاظ.

الحقيقة الثانية: تواصل الله مع البشر في شكل تواصل مباشر، يؤكد أن اللغة البشرية لم تكن عائقاً أمام الله للتواصل الفعال مع البشر. فلا توجد في كلمة الله أي اشارة إلى أن اللغة البشرية كانت غير كافية أو أنها كانت عائقاً لتواصل الله مع البشر، بل على العكس نجد أن السامعين في الكتاب المقدس آمنوا أن كل الأقوال التي قالها موسى لهم هي كلمات الله نفسه "كل الأقوال التي تكلم بها الله." ^ \

يؤكد لنا الكتاب المقدس أن أنبياء الله في العهد القديم كانوا مدركين أنهم مسوقين من الروح القدس. فعبارات "قال الرب" "هكذا قال الرب" "الرب تكلم" ذُكرت حوالي ٤٠٠٠ مره في العهد القديم، ٥٠٠ مره في التوراه وحدها (أسفار موسى الخمسة: تكوين، خروج، لاويين، عدد، وتثنية). فالأنبياء لم يتكلموا من ذواتهم ولا بسلطانهم، فالنبي ميخا يقارن بين نفسه كنبي للرب وبين الأنبياء الكذبة فيقول "لكِنَّنِي أَنَا مَلاَنٌ قُوَة رُوح الرَّبِ وَحَقًّا وَبُأْسًا، لأُخَيِّرَ يَعْقُوبَ بِذَنْبِهِ وَإِسْرَائِيلَ بِخَطِيَّتِهِ" (ميخا ٣: ٨). كما تحدث النبي زكريا عن خدمته وخدمة الأنبياء الذين أتوا من قبله عندما اتهم شعب الرب بأنهم لم يسمعوا "فَأَبُوا أَنْ يُصْعُوا وَأَعْطُوا كَنْ مُعَلُوا مُنْ يُعْفُوبَ بِنَاسَمُعُوا الشَّريعَة وَالْكَلامَ الَّذِي أَرْسَلَهُ رَبُ كَنَا مُعْوَد بِرُوجِهِ عَنْ يَدِ الأنبياء الأولينَ. فَجَاءَ غَضَبٌ عَظِيمٌ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْجُنُودِ " (زكريا ٧: ١١-١٢). داود الْجُنُودِ بِرُوجِهِ عَنْ يَدِ الأنبياء الأولينَ. فَجَاءَ غَضَبٌ عَظِيمٌ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْجُنُودِ " (زكريا ٧: ١١-١٢). داود نفسه كان مدركاً لهذه الحقيقة عندما قال "رُوحُ الرَّبِ تَكَلَّمَ بِي وَكَلِمَتُهُ عَلَى لِسَانِي. قَالَ إلهُ إسْرَائِيلَ. إلَيَ تَكَلَّمَ بِي وَكَلِمَتُهُ عَلَى لِسَانِي. قَالَ إلهُ إسْرَائِيلَ. إلَيَ تَكَلَّمَ بِي وَكَلِمَتُهُ عَلَى لِسَانِي. قَالَ إلهُ إسْرَائِيلَ. إلَي تَكَلَّم بَي وَكَلِمَتُهُ عَلَى لِسَانِي. قَالَ إلهُ إسْرَائِيلَ. إلَي تَكَلَّم بَلْ مَنْ يَلْهُ الْمُرَائِيلَ... " (٢ صم ٣٢: ٢-٣)

لقد كانت رسالة الأنبياء التي قالوها لشعب الرب من عند الرب نفسه، نعم لم تكن رسالتهم من اختراعهم ولا من تفكير هم وتخيلهم، يقول النبي حزقيال عن الأنبياء الكذبه " وَكَانَ إِلَيَّ كَلاَمُ الرَّبِ قَائِلاً: «يَا ابْنَ آدَمَ، تَنَبًّا عَلَى أنبياء إسْرَائِيلَ الَّذِينَ يَتَنَبًّأُونَ، وَقُلْ لِلَّذِينَ هُمْ أنبياء مِنْ تِلْقَاءِ ذَوَاتِهِمِ: اسْمَعُوا كَلِمَةَ الرَّبِّ. هكذا ابْنَ آدَمَ، تَنَبًّا عَلَى أنبياء إسْرَائِيلَ الَّذِينَ يَتَنَبًّأُونَ، وَقُلْ لِلَّذِينَ هُمْ أنبياء مِنْ تِلْقَاءِ ذَوَاتِهِمِ: اسْمَعُوا كَلِمَةَ الرَّبِّ. هكذا قالَ السَّيِّدُ الرَّبُّ: وَيْلُ لِلأنبياء الْحَمْقَى الذَّاهِبِينَ وَرَاءَ رُوحِهمْ وَلَمْ يَرَوْا شَيْئًا... رَأَوْا بَاطِلاً وَعِرَافَةً كَاذِبَةً.

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Wayne A Grudem, "Scripture's Self – Attestation and the Problem of Formulating a Doctrine of Scripture," in *Scripture and Truth.* Eds. by A. D. Carson and John Woodbridge, (Grand Rapids: Baker, 1992), 20.

الْقَائِلُونَ: وَحْيُ الرَّبِ، وَالرَّبُ لَمْ يُرْسِلُهُمْ، وَانْتَظُرُوا إِثْبَاتَ الْكَلِمَةِ. أَلَمْ تَرُوْا رُوْيَا بَاطِلَةً، وَتَكَلَّمْتُمْ بِعِرَافَةٍ كَاذِبَةٍ، وَأَنَا لَمْ أَتَكَلَّمْ؟" (حزقيال ١٣: ٢-٣، ٦-٧). إن نبي الرب الحقيقي يعلم جيداً أن الكلمة التي يتكلم بها هي كلمة الرب. يصف النبي ارميا دعوته للخدمة فيقول "وَمَدَّ الرَّبُ يَدَهُ وَلَمَسَ فَمِي، وَقَالَ الرَّبُ لِي: «هَا قَدْ جَعَلْتُ كَلاَمِي فِي فَمِكَ " (أرميا ١: ٩) و كذلك كانت رسالة وكلمات النبي إشعياء كلمات الرب التي وضعها في فمه " وَقَدْ جَعَلْتُ أَقْوَالِي فِي فَمِكَ، وَبِظِلِّ يَدِي سَتَرْتُكَ لِغَرْسِ السَّمَاوَاتِ وَتَأْسِيسِ الرب التي وضعها في فمه " وَقَدْ جَعَلْتُ أَقْوَالِي فِي فَمِكَ، وَبِظِلِّ يَدِي سَتَرْتُكَ لِغَرْسِ السَّمَاوَاتِ وَتَأْسِيسِ الأَرْضِ، وَلِتَقُولَ لِصِهْيَوْنَ: أَنْتِ شَعْبِي» " (أشعياء ١٥: ١٦) " قَالَ الرَّبُّ: رُوحِي الَّذِي عَلَيْكَ، وَكَلاَمِي الَّذِي وَتَعْرَبُهُ فِي فَمِكَ" (أشعياء ١٥: ١٦). خدمة الأنبياء ورسالتهم نجدها بوضوح في كلمات الرب لموسى في سفر التثنية ١٨: ١٨ "أقيمُ لَهُمْ نَبِيًّا مِنْ وَسَطِ إِخْوَتِهِمْ مِثْلُكَ، وَأَجْعَلُ كَلاَمِي فِي فَمِهِ، فَيُكَلِّمُهُمْ اللبِي اللهَ اللهِ الذي وَيَكُونُ أَنَّ الإنسان الَّذِي لاَ يَسْمَعُ لِكَلاَمِي الَّذِي يَتَكَلَّمُ بِهِ بِاسْمِي أَنَا أُطَالِبُهُ. " طبعاً هذه النبوة صار اكتمال تحقيقها هو في شخص المسيح لكنها تتضمن خدمة ورسالة النبي الحقيقي من الرب.

أن مهمة أنبياء الرب هي أن يتكلموا بكلام الرب. فمن خلال علاقتهم بالرب كان الرب يخبرهم بكلامه وبمشيئته وهو بدوره يعلنها للشعب " إنَّ السَّيِّدَ الرَّبَّ لاَ يَصْنَعُ أَمْرًا إلاَّ وَهُوَ يُعْلِنُ سِرَّهُ لِعَبِيدِهِ الانبياء" (عاموس ٣: ٧). إن نبي الرب دوره فقط أن يعلن كلمات الرب، ولا يقدر حمن نفسه- أن يحذف أو يزيد على كلمة الرب أية كلمة أخرى، "الأسّدُ قَدْ زَمْجَرَ، فَمَنْ لاَ يَخَافُ؟ السَّيِّدُ الرَّبُ قَدْ تَكَلَّمَ، فَمَنْ لاَ يَتَنَبُّأُ؟ " (عاموس ٣: ٨). حتى النبي بلعام المتمرد والذي أحب المال لم يقدر أن يتكلم بكلام غير الكلام الذي أمره به الرب "وَلَوْ أَعْطَانِي بَالاَقُ مِلْءَ بَيْتِهِ فِضَةً وَذَهبًا لاَ أَقْدِرُ أَنْ أَتَجَاوَزَ قَوْلَ الرَّبِّ لأَعْمَلَ خَيْرًا أَوْ شَرًّا مِنْ نَفْسِي. الَّذِي "تَكَلَّمُهُ الرَّبُ إِيَّاهُ أَتَكَلَّمُ" (عدد ٢٤: ١٣). كما أن الرب يحذر أنبياءه من أي أضافة أو نقصان لكلمته "لا تزيدُوا علَى الْكَلاَمِ الذِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَقِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَقِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَقِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَوِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَقِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ وَلاَ تُنَقِّصُوا مِنْهُ، لِتَحْفَظُوا وَصَايَا الرَّبِ إلهكُمُ الَّتِي أَنَا أُوصِيكُمْ بِهِ الْ الرَّبِ الْمَثَالِ يحمل تحذيراً مشابهاً "لاَ تَرَدْ عَلَى كَلِمَاتِهِ... " (أمثال ٣٠٠).

يقول لندبلوم "إن كلمات الأنبياء هي كلمات سمعوها مباشرة من الله." أن فالنبي إرميا يقول "لأنّه مَنْ وَقَفَ فِي مَجْلِسِ الرّبِ وَرَأَى وَسَمِعَ كَلِمَتَهُ ؟ مَنْ أَصْعَى لِكَلِمَتِهِ وَسَمِعَ؟" (أرميا ٢٣: ١٨). إن الوقوف في المجلس الرب" كِوَ7 بِهِ بَهِ بِهير إلى الوجود في محضر الرب والحديث معه وسماع كلماته، فالنبي هو الشخص الذي يسمع ما يقوله الرب ومن ثم يوصل ما قد سمعه إلى الشعب، فكل كلمة تكلموا بها باسم الرب مصدر ها الرب نفسه. فالسمة والعلامة التي تميز النبي الحقيقي عن النبي الكذاب هي أن النبي الحقيقي لا يتكلم من نفسه كما أنه لا يتكلم كلاماً لم يوص به الرب، بل يتكلم فقط بكلام الله. فمثلاً كلمات إيليا لأخلب الملك في ملوك الأول ٢١: ١٩ "هَلُ قَتَلْتَ وَوَرِثْتَ أَيْضًا؟ ثُمَّ كَلِّمهُ قَائِلاً: هكذا قَالَ الرّبُ: فِي الْمَكَانِ الّذِي الملك في ملوك الأول ٢١: ١٩ "هَلُ قَتَلْتَ وَوَرِثْتَ أَيْضًا؟ ثُمَّ كَلِّمهُ قَائِلاً: هكذا قَالَ الرّبُ: فِي الْمَكَانِ الّذِي المَكَانِ الّذِي المَكَانِ الْذِي الْمَكَانِ الّذِي الْمَكَانِ اللّذِي أَنْ الْمُوتَ الْمَلْ الله الله الله الله الرب" في ملوك الأاله في ملوك الأول ٢١: ١٩ "هَلُ قَتَلْتَ وَوَرِثْتَ أَيْضًا؟ ثُمَّ كَلِّمهُ قَائِلاً: هكذا قَالَ الرّبُ في ملوك الأاله في ملوك الأول ٢١ عَلَيْهِ هذا الْجِمْلَ أَنْ أَمْ الله الله الله الله الرب الله عَلَيْهِ هذا الْجِمْلَ الله أَن أَنْ أَمْسًا دَمَ نَابُوتَ وَدِمَاء بَنِيهِ يَقُولُ الرّبُ، فَأَجَازِيكَ فِي هذه إلْ الرّبُ، فَأَلْمَ الرّبُهُ في الْمَقَلَةِ حَسَبَ قَوْلُ الرّبّ».

بجانب تسجيل العهد القديم لحقيقة التواصل المباشر لله مع شعبه من خلال قديسيه وأنبياءه، تسجل كلمة الرب ان الله اوصى أنبياءه بأن يكتبوا ما قد أعلنه لهم في كتاب.

| فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: «اكْتُبْ هذَا تَذْكَارًا فِي الْكِتَابِ، وَضَعْهُ فِي مَسَامِعِ يَشُوعَ.           | خروج ۱۷: ۱۶ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| فَجَاءَ مُوسَى وَحَدَّثَ الشَّعْبَ بِجَمِيعِ أَقْوَالِ الرَّبِّ وَجَمِيعِ الأَحْكَامِ، فَأَجَابَ جَمِيعُ      | خروج ۲۶: ٤  |
| الشَّعْبِ بِصَوْتٍ وَاحِدٍ وَقَالُوا: «كُلُّ الأَقْوَالِ الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا الرَّبُّ نَفْعَلُ». فَكَتَبَ |             |
| مُوسَى جَمِيعَ أَقْوَالِ الرَّبِ.                                                                             |             |

<sup>19</sup> Johannes Lindblom, *Prophecy in Ancient Israel* (Oxford: Blackwell, 1967), 110.

| وَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: ﴿اكْتُبُ لِنَفْسِكَ هَذِهِ الْكَلِمَاتِ، لأَنَّنِي بِحَسَبِ هَذِهِ الْكَلِمَاتِ قَطَعْتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | خروج ۳٤: ۲۷           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| روال الرب بعرسي. الرب بعرب مجرد الجدار الأربي بعدر المجرد المرد ال |                       |
| مَوْدًا مَ وَاقَ مِنْ مُنْ أَنْ أَنْ اللَّهِ مِنْ أَنْ أَنْ اللَّهِ مِنْ أَنْ أَنْ اللَّهِ مِنْ أَنْ أَنَّ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| عَهْدًا مَعَكَ وَمَعَ إِسْرَائِيلَ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| وَكَتَبَ مُوسَى مَخَارِجَهُمْ بِرِحْلاَتِهِمْ حَسَبَ قَوْلِ الرَّبِّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عدد ۳۳: ۲             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| فَكَتَبَ مُوسَى هذَا النَّشِيدَ فِي ذلِكَ الْيَوْمِ وَعَلَّمَ بَنِي إِسْرَائِيلَ إِيَّاهُ فَعِنْدَمَا كَمَّلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تثنیه ۳۱: ۲۲، ۲۲      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| مُوسَى كِتَابَةَ كَلِمَاتِ هذِهِ التَّوْرَاةِ فِي كِتَابٍ إلى تَمَامِهَا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       |
| , "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | U4 U/                 |
| وَكَتَبَ يَشُوعُ هَذَا الْكَلاَمَ فِي سِفْرِ شَرِيعَةِ اللهِ. وَأَخَذَ حَجَرًا كَبِيرًا وَنَصَبَهُ هُنَاكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | یشوع ۲۶: ۲۲           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| تَحْتَ الْبَلُّوطَةِ الَّتِي عِنْدَ مَقْدِسِ الرَّبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| فَكَلَّمَ صَمُوئِيلُ الشَّعْبَ بِقَصَاءِ الْمَمْلَكَةِ، وَكَتَبَهُ فِي السِّفْرِ وَوَضَعَهُ أَمَامَ الرَّبِّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱ صموئیل ۱۰: ۲۵       |
| فكتم صموبين الشعب بعضاء الممتدب وكتب في الشعر ووضعه المام الربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۰ صفولین ۱۰، ۱۰      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| وَ أَمُورُ دَاوُدَ الْمَلِكِ الأولى وَالأَخِيرَةُ هِيَ مَكْتُوبَةً فِي سِفْرِ أَخْبَارٍ صَمُوئِيلَ الرَّائِي،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١ أخبار الايام ٢٩: ٢٩ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                     |
| اَلْكَلاَمُ الَّذِي صَارَ إلى إِرْمِيَا مِنْ قِبَلِ الرَّبِّ قَائِلاً: ` «هكذَا تَكَلَّمَ الرَّبُّ إله إسْرائيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | إرميا ٣٠: ٢ (انظر     |
| و الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |
| قَائِلاً: اكْتُبْ كُلَّ الْكَلاَمِ الَّذِي تَكَلَّمْتُ بِهِ إِلَيْكَ فِي سِفْرٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ايضا إرميا ٢٦: ١،     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٢٣: ١-٢٣، ٥٤: ٢١،     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (٦٠:٥١                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                     |
| تَعَالَ الْأَنَ اكْتُبْ هذَا عِنْدَهُمْ عَلَى لَوْح وَارْسُمْهُ فِي سِفْرٍ، لِيَكُونَ لِزَمَنِ آتٍ لِلأَبَدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | إشعياء ٣٠: ٨          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| إلى الدُّهُور.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                       |
| إنى التمور.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| وَاكْتُبْ ذَلِكَ قُدَّامَ أَعْيُنِهِمْ لِيَحْفَظُوا كُلَّ رُسُومِهِ وَكُلَّ فَرَائِضِهِ وَيَعْمَلُوا بِهَا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | حزقیال ٤٣: ١١         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| 1 5 1 5 5 6 5 6 1 1 5 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Y 1 . Y               |
| فَأَجَابَنِي الرَّبُّ وَقَالَ: ﴿اكْتُبِ الرُّؤْيَا وَانْقُشْهَا عَلَى الأَلْوَاحِ لِكَيْ يَرْكُضَ قَارِئُهَا،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | حبقوق ۲: ۱-۲          |
| عَ مَا مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                       |
| لأَنَّ الرُّوْيَا بَعْدُ إلى الْمِيعَادِ، وَفِي النِّهَايَةِ تَتَكَلَّمُ وَلاَ تَكْذِبُ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |

إن هدف الله من تسجيل وكتابة إعلاناته وحديثه إلى شعبه هو أن يصبح النص المكتوب شاهداً على عهد الله وتدبيراته مع شعبه ولهذا سمى الكتاب الذي امر الله موسى ان يكتبه باسم "كتاب العهد" (خروج ٢٤: ٧، ملوك الثاني ٢٣: ٢، ٢١، أخبار الآيام الثاني ٣٤: ٣٠) كما أن النبي إشعباء أكد هذه الحقيقة عندما كتب الكتاب ليكون شاهداً ضد شعب الرب إلى الأبد " تَعَالَ الآنَ اكْنُبْ هذَا عِنْدَهُمْ عَلَى لَوْح وَارْسُمْهُ فِي سِفْرٍ، لِيَكُونَ لِزَمَن آتِ لِلأَبَدِ إِلَى الدُّهُورِ" (اشعياء ٣٠: ٨، أنظر أيضاً تثنية ٣١: ١٩، ٢٦). يقول ويين جررودم "إن وظيفة الكتابة مرتبطة بأن كلمات النبوة هي كلمات الله نفسه" ٢٠ ولهذا فهي نافعة لكل الناس وفي كل زمان. عندما قرأ موسى كتاب العهد في مسامع الشعب رد الشعب بصوت واحد قائلين «كُلُّ مَا تَكَلَّمَ بِهِ الرَّبُّ نَفْعَلُ وَنَسْمَعُ لَهُ ﴾ (خروج ٢٤: ٧). فالكلمة المكتوبة من رجال الله القديسسن نظر إليها شعب الرب على أنها كلمة الرب. يقول بروكسيك "أن كل الكتاب اعتبر "كلمة الله" ففي النص المكتوب اختفى التفريق بين الصوت الإلهي والطريقة البشرية التي عبر بها سواء شعراً أو أقوالاً مباشرة، فكل العهد القديم هو كلمة الله "٢١ إن العهد القديم لم بفر ق بين كلمة الله المكتوبة و الكلمة المقوله من خلال الأنبياء فكلتاهما كلمة الرب التي تحدث بها الله إلى شعبه، فسواء كانت في شكل نص مكتوب او في شكل كلام مسموع فهي كلمة الرب و تحمل سلطان الله

# ثانياً: شهادة الرب يسوع عن الكتاب المقدس

كيف نظر الرب يسوع للأسفار المقدسه؟ وكيف تعامل مع كل الجوانب فيها؟ كيف نظر إلى تاريخ أحداث العهد القديم وكتاب أسفار العهد القديم؟ الإجابة على هذه الاسئلة نجدها بوضوح في الأناجيل الاربعة

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Wayne Grudem, "Scripture: Self-attestation and the problem of formulating a Doctrine of Scripture," in *Scripture and Truth*, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Prochsch, *Theological Dictionary of the New Testament*. Eds. Gerhard Kittel and Gerhard Friedrich. (Grand Rapids: Eerdmans, 1974), 4: 96.

فقد تناولت حياة السيد المسيح وخدمته وتعاليمه. ومنها نرى السيد المسيح قد تناول العهد القديم من أكثر من زاويه. هذه الزوايا سوف نتناولها بوضوح لأنها في غاية الأهمية.

1) المسيح وتاريخ العهد القديم على أنه تاريخ العهد القديم على أنه تاريخ العهد القديم على أنه تاريخ صحيح. فأحداث العهد القديم كلها أحداث تاريخية تمت في زمان ومكان معينين، كما أن شخصيات العهد القديم كانت شخصيات تاريخية. فالسيد المسيح قد تناول شخصيات وأحداث منذ خلق الكون إلى زمن الأنبياء، أي أنه شمل العهد القديم كله من سفر التكوين إلى الأنبياء الصغار. لم يشك المسيح في تاريخية الأحداث ولا في تاريخية شخصياته على الاطلاق. والجدول التالي يبين لنا استشهاد السيد المسيح عن أشخاص وأحداث العهد القديم التاريخية. ٢٢

| الشاهد الكتابي في عهد جديد  | الشاهد الكتابي في عهد قديم | شخصيات واحداث العهد القديم |
|-----------------------------|----------------------------|----------------------------|
| لوقا ۱۱: ۱٥                 | تكوين ٤                    | ۱ _ قاپین                  |
| متی ۲۶: ۳۷۔ ۳۹، لوقا ۱۷: ۲۲ | تکوین ٦                    | ۲ – نوح                    |
| يوحنا ٨: ٥٦                 | تکوین ۱۸                   | ٣- إبراهيم                 |
| يوحنا ٧: ٢٢                 | تكوين ۱۷                   | ٤ - تشريع الختان           |
| متی ۱۰: ۱۰، لوقا ۱۰: ۱۲     | تكوين ١٩                   | ٥- سدوم و عموره            |
| لوقا ۱۷: ۲۸-۳۲              | تكوين ١٩                   | ٦- لوط                     |
| متی ۸: ۱۱، لوقا ۱۳: ۲۸      | تكوين ٢٥-٤٩                | ٧- اسحق ويعقوب             |
| يوحنا ٦: ٣١، ٤٩             | خروج ۱۱: ۱۰، عدد ۱۱: ۷-۹   | ٨- المن من السماء          |

<sup>22</sup>The present writer is in debt to John *Wenham* and his master work, *Christ and the Bible* (Grand Rapids: Baker, 1994), 16-44.

| يوحنا ٣: ١٤                    | عدد ۲۱: ۹                      | ٩ ـ الحية النحاسية          |
|--------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|
| متی ۱۲: ۳، ۶ لوقا ٦: ۳، ۶      | صموئيل الأول ٢١: ١-٦           | ١٠ ـ داود وخبز التقدمه      |
| منی ۲۲: ۶۳، لوقا ۲۰: ۶۲        | سفر المزامير                   | ۱۱- داود كاتب المزامير      |
| متی ٦: ٢٩، ١٢: ٤٢، لوقا ١١: ٣١ | ملوك الأول ٥-١١                | ١٢ ـ الملك سليمان           |
| لوقا ٤: ٢٥-٢٦                  | ملوك الأول ١٧: ١، ١٨: ١        | ١٣- إيليا النبي             |
| لوقا ٤: ٢٧                     | ملوك الثاني ٥: ١-١٤            | ١٤ - أليشع ونعمان السرياني  |
| متی ۱۲: ۳۹-۱۱، لوقا ۱۱: ۲۹-۳۳  | سفر يونان                      | ١٥ ـ يونان النبي            |
| لوقا ١١: ٥١                    | أخبار الايام الثاني ٢٤: ٢٠، ٢١ | ۱٦- زکریا                   |
| متی ۱۲: ۶۱، لوقا ۱۱: ۳۰-۳۲     | یونان ۲                        | ۱۷ ـ توبة رجال نينوى        |
| متی ۱۲: ۶۳، لوقا ۱۱: ۳۱        | ملوك الأول ١٠                  | ۱۸ - زيارة ملكة سبأ لسليمان |

هذا الجدول يؤكد لنا أن الرب يسوع قبل تاريخية أحداث العهد القديم وقبل أيضاً تاريخية أشخاصه. طبعاً هذا عكس إيمان اللاهوتيين المحدثين الذين ينكرون تاريخية العهد القديم ويشككون في تاريخية شخصياته. أعطى مثلاً واحداً على هذا وهو شخصية يونان، حتى القرن التاسع عشر كانت شخصية يونان في الإيمان اليهودي والإيمان المسيحي شخصية تاريخية. لكن مع بداية القرن التاسع عشر بدأ البعض في التشكيك في تاريخية يونان النبي، فبالنسبة لهم يونان ليس شخصية حقيقة بل السفر كله يعتبر نوعاً من الفلكلور الشعبي (قصة غير واقعية الهدف منها التعليم او التسلية) كتبت في زمن عزرا ونحميا حتى تساعد الشعب العائد من السبي أن يقبل الشعوب الاخرى ويسمح لهم بالعيش معهم فكثيرون من اليهود في فترة السبي قد ارتبطوا بنساء أجنبيات. طبعاً هذا الكلام يخلو من الصحة وليس له أي سند كتابي أو تاريخي وليس المجال هنا أن أتحدث عن أدلة قاطعة لتاريخية يونان لكن ما ريد ان اتحدث عنه هو شهادة الرب يسوع عنه.

فعندما طلب الكتبة والفريسيون من يسوع أن يصنع لهم أية قال لهم "«جِيلٌ شِرِّيرٌ وَفَاسِقٌ يَطْلُبُ آيَةً، وَلاَ تُعْطَى لَهُ آيَةً إِلاَّ آيَةً يُونَانَ النَّبِيِّ. لأَنَّهُ كَمَا كَانَ يُونَانُ فِي بَطْنِ الْحُوتِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ وَثَلاَثَ لَيَال، هكذَا يَكُونُ ابْنُ الْإِنسان فِي قَلْبِ الأَرْضِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ وَثَلاَثَ لَيَال" (متى ١٢: ٣٨- ٤٠، لوقا ١١: ٢٩-٣٠، ٣٢).

إن خطورة نكران تاريخية يونان النبي هي أنها تعتبر طعناً في عقيدة لاهوت المسيح فهي تجرد المسيح من صفة "كلى المعرفة والعلم." فكيف ليسوع الذي نؤمن بأنه هو الله الذي ظهر في الجسد أن يجهل إن كان يو نان شخصية تاريخية أم لا؟. إن الكتاب المقدس، العهد القديم أقر بأن يونان شخصية تاريخية ففي ملوك الثاني ١٤: ٢٣-٢٥ نقرأ "فِي السَّنَةِ الْخَامِسَةَ عَشَرَةَ لأَمَصْيًا بْنِ يُوآشَ مَلِكِ يَهُوذَا، مَلَكَ يَرُبْعَامُ بْنُ يُوآشَ مَلِكِ إسْرَائِيلَ فِي السَّامِرَةِ إِحْدَى وَأَرْبَعِينَ سَنَةً. وَعَمِلَ الشَّرَّ فِي عَيْنِي الرَّبِّ. لَمْ يَحِدْ عَنْ شَيْءٍ مِنْ خَطَايَا يُرُبُعَامَ بْنِ نَبَاطَ الَّذِي جَعَلَ إِسْرَائِيلَ يُخْطِئُ. " هُو رَدَّ تُخُمَ إِسْرَائِيلَ مِنْ مَدْخَلِ حَمَاةَ إلى بَحْرِ الْعَرَبَةِ، حَسَبَ كَلاَمِ الرَّبِّ إلهِ إِسْرَائِيلَ الَّذِي تَكَلَّمَ بِهِ عَنْ يَدِ عَبْدِهِ يُونَانَ بْنِ أَمِتَايَ النَّبِيِّ الَّذِي مِنْ جَتَّ حَافِر." كَلاَمِ الرَّبِّ إلهِ إِسْرَائِيلَ الَّذِي تَكَلَّمَ بِهِ عَنْ يَدِ عَبْدِهِ يُونَانَ بْنِ أَمِتَايَ النَّبِيِّ الَّذِي مِنْ جَتَّ حَافِر."

فى شهادة الرب يسوع عن الكتاب المقدس نجد أنه ذكر مرات عديده أن الناموس قد أعطى من خلال موسى (متى ٨: ٤، ١٩: ٨، مر ١: ٤٤، ٧: ١٠، ١٠: ٥، ١٢: ٢٦، لوقا ٥: ١٤، ٢٠: ٣٧، يوحنا ٥: ٤٦، ٧: ١٩. كما تحدث أيضا عن آلام ومعاناة أنبياء العهد القديم (متى ٥: ١٢، ١٣: ٥، ٢١: ٣٤-٣٦، يوحنا ٢: ٣٤-٣٦، مر ٣: ٤. لقد تحدث يسوع أيضا عن مصداقية الأصحاحات الأولى من سفر التكوين والمتعلقة بخلق الكون والإنسان (متى ١٥: ٤، ٥، مر ١٠: ٦-٨).

٢) الأسفار المقدسة هي المرجع الوحيد في حواراته ونقاشاته: فالأسفار المقدسة هي الدستور الوحيد والمرجع ليس فقط للإيمان بل للسلوك والأخلاق. فعندما جاء إليه الشاب الغنى ليسأله عن الحياة الأبدية أجابة يسوع بما هو مكتوب في الوصايا العشر وسفر اللاوين " تُحِبُّ الرَّبَّ إِلَهَكَ مِنْ كُلِّ قَلْبِكَ وَمِنْ كُلِّ نَفْسِكَ وَمِنْ كُلِّ فَكْرِكَ. هَذِهِ هِيَ الْوَصِيَّةُ الأُولَى وَالْعُظْمَى. وَ? الثَّانِيَةُ مِثْلُهَا: تُحِبُّ قَرِيبَكَ كَنَفْسِكَ". (متى ١٩: ١٨، ١٩، ٢٢:

٣٧-٣٧ مرقس ١٠: ١٩،١٢: ٢٩-٣١، لوقا ١٨: ٢٠). يقول ج فوس "إن يسوع مرة ثانية جعل صوت الناموس هو صوت الله الحي نفسه ... ولهذا فمطالبه نهائية وتجاوب الإنسان بالطاعة من كل القلب والنفس والقدرة ضروري جداً"

حتى في تجربته على الجبل كانت ردوده كلها من المكتوب:

«مَكْتُوبٌ: لَيْسَ بِالْخُبْزِ وَحْدَهُ يَحْيَا الإنسان، بَلْ بِكُلِّ كَلِمَةٍ تَخْرُجُ مِنْ فَمِ اللهِ» (تثنية ٨: ٤).

«مَكْثُوبٌ أَيْضًا: لاَ تُجَرّب الرّبَّ إِلهَكَ» (تثنية ٦: ١٦).

«مَكْتُوبٌ: لِلرَّبِّ إِلْهِكَ تَسْجُدُ وَإِيَّاهُ وَحْدَهُ تَعْبُدُ» (تثنية ٦: ١٣).

## ٣) المسيح ومصداقية نبوات العهد القديم. نتنأول هنا فقط النبوات المرتبطة بموته وصلبه:

\* لوقا ١٨: ٣١-٣٦ "وَأَخَذَ الاثْنَيْ عَشَرَ وَقَالَ لَهُمْ: «هَا نَحْنُ صَاعِدُونَ إلى أُورُ شَلِيمَ، وَسَيَتِمُّ كُلُّ مَا هُوَ مَكْتُوبٌ بِالأنبياء عَنِ ابْنِ الإنسان، لأَنَّهُ يُسَلَّمُ إلى الأُمَمِ، وَيُسْتَهْزَأُ بِهِ، وَيُشْتَمُ وَيُثْفَلُ عَلَيْهِ، وَيَجْلِدُونَهُ، وَيَقْتُلُونَهُ، وَفِي الْأنبياء عَنِ ابْنِ الإنسان، لأَنَّهُ يُسَلَّمُ إلى الأُمَمِ، وَيُسْتَهْزَأُ بِهِ، وَيُشْتَمُ وَيُثْفَلُ عَلَيْهِ، وَيَجْلِدُونَهُ، وَيَقْتُلُونَهُ، وَفِي الْأَنْسِةِ يَقُومُ».

\* لوقا ٢٢: ٣٧ "لأنِّي أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يَتِمَّ فِيَّ أَيْضًا هذَا الْمَكْثُوبُ: وَأُحْصِيَ مَعَ أَثَمَةٍ. لأَنَّ مَا هُوَ مِنْ جَهَتِي لَهُ انْقِضَاءٌ».

\* متى ٢٦: ٢٤ " إِنَّ ابْنَ الإنسان مَاضٍ كَمَا هُوَ مَكْتُوبٌ عَنْهُ..."

\* لوقا ٢٤: ٤٦-٤٦ "وَقَالَ لَهُمْ: «هَكَذَا هُوَ مَكْتُوبٌ، وَهكَذَا كَانَ يَنْبَغِي أَنَّ الْمَسِيحَ يَتَأَلَّمُ وَيَقُومُ مِنَ الأَمْوَاتِ فِي النَّوْمِ التَّالِثِ، وَأَنْ يُكْرَزَ بِاسْمِهِ بِالتَّوْبَةِ وَمَغْفِرَةِ الْخَطَايَا لِجَمِيعِ الأُمْمِ، مُبْتَدَأً مِنْ أُورُ شَلِيمَ."

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Geerhardus. Vos, *The Teaching of Jesus Concerning the Kingdom of God and the Church* (Grand Rapids: Baker, 1951), 61-63.

\* متى ٢٦: ٣٥-٥٥ "تَظُنُ أَنِّي لاَ أَسْتَطِيعُ الآنَ أَنْ أَطْلُبَ إلى أَبِي فَيُقَدِّمَ لِي أَكْثَرَ مِنِ اثْنَيْ عَشَرَ جَيْشًا مِنَ الْمَلاَئِكَةِ؟ فَكَيْفَ تُكَمَّلُ الْكُثُبُ: أَنَّهُ هَكَذَا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ؟». فِي تِلْكَ السَّاعَةِ قَالَ يَسُوعُ لِلْجُمُوعِ: «كَأَنَّهُ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ؟ فَكَيْفَ تُكَمَّلُ الْكُثُبُ: أَنَّهُ هَكَذَا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ؟». فِي تِلْكَ السَّاعَةِ قَالَ يَسُوعُ لِلْجُمُوعِ: «كَأَنَّهُ عَلَى لَامُلاَئِكَةٍ؟ فَكَيْفَ تُكَمَّلُ الْكُثُبُ: وَأَمَّا هَذَا كُلُّهُ لِمِي تَلْكَ السَّاعَةِ قَالَ يَسُوعُ لِلْمُدُونِي. وَأَمَّا هَذَا كُلُّهُ لِمِي خَرَجْتُمْ بِسُيُوفٍ وَعِصِي لِتَأْخُذُونِي! كُلَّ يَوْمٍ كُنْتُ أَجْلِسُ مَعَكُمْ أُعَلِّمُ فِي الْهَيْكَلِ وَلَمْ تُمْسِكُونِي. وَأَمَّا هَذَا كُلُّهُ لَوْمٍ كُنْتُ أَجْلِسُ مَعَكُمْ أُعَلِّمُ فِي الْهَيْكَلِ وَلَمْ تُمْسِكُونِي. وَأَمَّا هَذَا كُلُهُ لَوْمٍ كُنْتُ أَجْلِسُ مَعَكُمْ أُعَلِّمُ فِي الْهَيْكَلِ وَلَمْ تُمْسِكُونِي. وَأَمَّا هذَا كُلُهُ

\* يوحنا ١٥: ٢٤-٢٥ " لَوْ لَمْ أَكُنْ قَدْ عَمِلْتُ بَيْنَهُمْ أَعْمَالاً لَمْ يَعْمَلْهَا أَحَدٌ غَيْرِي، لَمْ تَكُنْ لَهُمْ خَطِيَّةٌ، وَأَمَّا الآنَ فَقَدْ رَأَوْا وَأَبْغَضُونِي أَنَا وَأَبِي. لَكِنْ لِكَيْ تَتِمَّ الْكَلِمَةُ الْمَكْتُوبَةُ فِي نَامُوسِهِمْ: إِنَّهُمْ أَبْغَضُونِي بِلاَ سَبَبِ."

\* يوحنا ١٣: ١٨ "﴿لَسْتُ أَقُولُ عَنْ جَمِيعِكُمْ أَنَا أَعْلَمُ الَّذِينَ اخْتَرْتُهُمْ لِكِنْ لِيَتِمَّ الْكِتَابُ: اَلَّذِي يَأْكُلُ مَعِي الْخُبْزَ رَفَعَ عَلَىً عَقِبَهُ!"
رَفَعَ عَلَىً عَقِبَهُ!"

يقول وينهام " في نظر المسيح كل ما يقوله الكتاب المقدس هو كلمة الله، فالله هو مصدر ها الاساسي "٢٤٠

المسيح وعصمة الاسفار المقدسة – قال الرب يسوع في الموعظة على الجبل «لا تَظُنُوا أَنِي جِنْتُ لاَنْقُضَ النَّامُوسَ أَو الأنبياء. مَا جِنْتُ لاَنْقُضَ بَلْ لاَكَمِّلَ. فَإِنِي الْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ: إلى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدٌ أَوْ نُقُطَةٌ وَاحِدةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ" (متى ٥: ١٧-١٨). إن "الناموس لا يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدٌ أَوْ نُقُطَةٌ وَاحِدةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ" (متى ٥: ١٧-١٨). إن "الناموس والأنبياء" يشير إلى كل أسفار العهد القديم. فاليهود أيام الرب يسوع كانوا يلقبون العهد القديم "بالناموس والأنبياء" (متى ٧: ١٦، ١١: ٣١، ٢٢: ٤٠) لوقا ١٦: ١٦، يوحنا ١: ٥٥، أعمال ١٣: ١٥، ١٨: ٣٧، وميه ٣: ١١) أو "بالناموس والأنبياء والمزامير" (لوقا ٤٢: ٤٤) أو فقط "بالناموس" (متى ٥: ١٨، يوحنا ١: ٣٠). يقول الرب يسوع إنه جاء "لا لكى ينقض...بل ليكمل" إن كلمة "يكمل" باليوناني هي "بليرؤ" شكم πληροω وهي تعنى هنا أن الناموس والأنبياء أو أسفار العهد القديم ومجيئه هو تتحدث عن شخصه، عمله، فدائه، فالمسيح هو محور وهدف العهد القديم ومجيئه هو تتحدث عن شخصه، عمله، فدائه، فالمسيح هو محور وهدف العهد القديم ومجيئه هو

-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Wenham, Christ & the Bible, 28.

تحقيق وكمال هذا الاعلان. يكمل الرب يسوع كلامه فيقول " إِلَى أَنْ تَزُولَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ لاَ يَرُولُ حَرْفُ وَاحِدٌ أَوْ نَقُطَةٌ وَاحِدَةٌ مِنَ النَّامُوسِ حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ " لاحظوا أن الرب يسوع تحدث عن الحرف، أي أن إعلان الله في الناموس والأسفار هو كلمة الله ولا يمكن أن يزول حرف واحد من كلمة الرب، كما أن يسوع تحدث عن ما هو أصغر من الحرف و هو نقطة واحدة. أن أصغر حرف في الأبجدية العبرية هو حرف اليود عن ما هو أصغر من الحرف و هو نقطة واحدة. أن أصغر حرف في الأبجدية العبرية هو حرف اليود عن عقول: د. أ. كارسون "إن المسيح هنا يعلن تمسكه بسلطان الأسفار المقدسة حتى أصغر نقطة فيها" و ولا المسيح "حرف واحد او نقطة واحدة" مهمة جداً لأن الكلمة مكونة من حروف والكلمات تحمل معانى. إن الرب يسوع في هذه الأيات البسيطة يؤكد سلطان الكتاب المقدس وأن زوال حرف واحد أو نقطة واحدة مرتبط بأمرين: الأول: "زوال السماء والأرض" وهو إشارة إلى انتهاء الزمان، ثانياً: "يكون الكل" إن كلمة مرتبط بأمرين: الأول: "زوال السماء والأرض" عنه الأسفار المقدسة، حتى تكتمل كل النبوات وتتحقق، المقصد دالله، المقاصد الله، المقاصد التي عينها من قبل خلق العالم.

عندما اتهم اليهود شخص المسيح بالتجديف لانه قال عن نفسه أنه الله (يوحنا ١٠: ٣٠-٣٣)، اقتبس المسيح في رده عليهم من العهد القديم "أجابهم يسوع أليس مكتوباً في ناموسكم أنا قلت إنكم آلهة" (مزمور ٢٨: ٢٠). في هذا المزمور يتحدث الله كقاض حقيقي (٢٨: ١، ٨) لكن القضاة البشر الذين اختار هم الله لينوبوا عنه يلقبهم "بالآلهه"، بالتاكيد هم ليسوا آلهة لكن بسبب المكانة التي لهم بين البشر يلقبون بالآلهه. حتى يومنا هذا في انجلترا وكندا نرى أعضاء البرلمان يلقبون بلقب المحالة التي لهم من القب "لورد" معناه الرب او السيد. الآن نعود إلى حديث المسيح مع الفريسيين حيث يقول المسيح لهم في بعض الظروف يمكن ان نقب البشر "بالالهه" فلماذا تعتبروني مجدفاً عندما اقول عن نفسي إنني اله. في هذه القرينة لابد ان نستمع نلقب البشر "بالالهه" فلماذا تعتبروني مجدفاً عندما اقول عن نفسي إنني اله. في هذه القرينة لابد ان نستمع

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> D.A. Carson, "Matthew" *The Expositor's Bible Commentary*, Ed., Frank E. Gaebelein. (Grand Rapids: Zondervan, 1979). 143.

### ٥) المسيح والوحي اللفظى

مع أن الرب يسوع تحدث عن الكتاب البشريين لكلمة الله مثل موسى وداود...الخ إلا أنه ذكر مرات عديدة الجانب الالهي في كتابة الوحي وهو الروح القدس الذي يُعتبر المؤلف الأساسي لكلمة الله، هذا يؤكده لنا المرات العديدة التي قال فيها السيد المسيح "أما قرأتم..." و "المكتوب"

لوقا ٤: ٢١ "فَابْتَدَأَ يَقُولُ لَهُمْ: ﴿إِنَّهُ الْيَوْمَ قَدْ تَمَّ هِذَا الْمَكْتُوبُ فِي مَسَامِعِكُمْ».

متى ٢١: ٢١ "وَفِيمَا كَانَ الْفَرِّ يسِيُّونَ مُجْتَمِعِينَ سَأَلَهُمْ يَسُوعُ قَائلاً: «مَاذَا تَظُنُّونَ فِي الْمَسِيحِ؟ ابْنُ مَنْ هُو؟» قَالُوا لَهُ: «ابْنُ دَاوُدَ». قَالَ لَهُمْ: «فَكَيْفَ يَدْعُوهُ دَاوُدُ بِالرُّوحِ رَبًّا؟ قَائِلاً: قَالَ الرَّبُّ لِرَبِّي: اجْلِسْ عَنْ يَمِيني حَتَّى قَالُوا لَهُ: «ابْنُ دَاوُدَ». قَالَ لَهُمْ: «فَكَيْفَ يَدْعُوهُ دَاوُدُ بِالرُّوحِ رَبًّا؟ قَائِلاً: قَالَ الرَّبُّ لِرَبِّي: اجْلِسْ عَنْ يَمِيني حَتَّى أَضَعَ أَعْدَاءَكَ مَوْ طِنًا لِقَدَمَيْكَ.

مرقس ١٠: ١٠ "أمَا قَرَ أَتُمْ هذَا الْمَكْتُوبَ: الْحَجَرُ الَّذِي رَفَضَهُ الْبَنَّاؤُونَ، هُوَ قَدْ صَارَ رَأْسَ الزَّاوِيَةِ؟"

متى ٢٦: ٥٥ "فَكَيْفَ تُكَمَّلُ الْكُتُبُ: أَنَّهُ هَكَذَا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ؟ ».

يوحنا ٥: ٣٩ "فَتِّشُوا الْكُتُبَ لأَنَّكُمْ تَظُنُّونَ أَنَّ لَكُمْ فِيهَا حَيَاةً أَبَدِيَّةً. وَهِيَ الَّتِي تَشْهَدُ لِي."

يوحنا ٧: ٣٨ "مَنْ آمَنَ بِي، كَمَا قَالَ الْكِتَابُ، تَجْرِي مِنْ بَطْنِهِ أَنْهَارُ مَاءٍ حَيّ."

متى ١٢: ٧ الوَمَا قَرَأْتُمْ فِي التَّوْرَاةِ..."

متى ١٩: ٤ "فَأَجَابَ وَقَالَ لَهُمْ: ﴿أَمَا قَرَأْتُمْ أَنَّ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْبَدْءِ خَلَقَهُمَا ذَكَرًا وَأُنْتَى؟"

متى ٢١: ١٦ "فَقَالَ لَهُمْ يَسُوعُ: «نَعَمْ! أَمَا قَرَأْتُمْ قَطُّ: مِنْ أَفْوَاهِ الأَطْفَالِ وَالرُّضَع هَيَّأْتَ تَسْبِيحًا؟».

متى ٢٢: ٣١ "وَأَمَّا مِنْ جِهَةِ قِيَامَةِ الأَمْوَاتِ، أَفَمَا قَرَأْتُمْ مَا قِيلَ لَكُمْ مِنْ قِبَلِ اللهِ الْقَائِلِ: أَنَا إِلَهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلَهُ إِسْحَاقَ وَإِلَهُ يَعْقُوبَ." إِسْحَاقَ وَإِلَهُ يَعْقُوبَ."

مرقس ٢: ٢٥ "فَقَالَ لَهُمْ: ﴿أَمَا قَرَأْتُمْ قَطُّ مَا فَعَلَهُ دَاؤُدُ حِينَ احْتَاجَ وَجَاعَ هُوَ وَالَّذِينَ مَعَهُ؟"

مرقس ١١: ١٧ "وَكَانَ يُعَلِّمُ قَائِلاً لَهُمْ: ﴿ أَلَيْسَ مَكْتُوبًا: بَيْتِي بَيْتَ صَلاَةٍ يُدْعَى لِجَمِيعِ الأُمَمِ؟ وَأَنْتُمْ جَعَلْتُمُوهُ مَغَارَةَ لُصُوصٍ».

إن تكرار قول الرب يسوع "مكتوب" و "ما قرأتم" يؤكد أنه لم يفرق بين ما هو تاريخي أو إيماني أو نبوى... الخ. إن مفهوم الرب يسوع عن الأسفار المقدسة هو أن كل جزء منها دون تميز على الإطلاق هو موحي به من الله، وما يؤكد ذلك اقتباساته الكثيرة جداً من العهد القديم سواء من التوراة و المزامير والأنبياء، فالأسفار المقدسة كلها جماعة وكل سفر على حدة بل كل جزء في كل سفر هو كلمة الرب. يقول جون وينهام "إن شهادة الرب يسوع عن وحي المكتوب تتطلب إنتباهاً شديداً وذلك لأن الوحي اللفظي واضح جداً في إيمان يسوع بالمكتوب... فالرب يسوع أعطى النص المكتوب سلطاناً مطلقاً... إن المكتوب يتكون من كلمات ولهذا فلابد أن يكون الوحي قد شمل الكلمات أيضاً"٢١ حتى بعد قيامته من الأموات عندما تقابل مع تلميذي

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> John Wenham, *Christ and the Bible,* 33.

عمواس كان يسوع يوضح لهم كيف أن المسيا كان ينبغي أن يموت ويقوم " ثُمَّ ابْتَدَأَ مِنْ مُوسَى وَمِنْ جَمِيعِ الأَنْبِيَاءِ يُفَسِّرُ لَهُمَا الأُمُورَ الْمُخْتَصَّةَ بِهِ فِي جَمِيعِ الْكُتُبِ " (لوقا ٢٤: ٢٧).

# ثالثاً: شهادة رسل المسيح عن الكتاب المقدس

## بطرس الثانية ١: ١٩-٢١

وَعِنْدَنَا الْكَلِمَةُ النَّبَوِيَّةُ، وَهِيَ أَثْبَتُ، الَّتِي تَفْعَلُونَ حَسَنًا إِنِ انْتَبَهْتُمْ إِلَيْهَا، كَمَا إلى سِرَاجٍ مُنِيرٍ فِي مَوْضِعٍ مُظْلِمٍ، إلى أَنْ يَنْفَجِرَ النَّهَارُ، وَيَطْلَعَ كَوْكَبُ الصُّبْحِ فِي قُلُوبِكُمْ، عَالِمِينَ هذَا أُولاً: أَنَّ كُلَّ نُبُوَّةِ الْكِتَابِ لَيْسَتْ مِنْ مُظْلِمٍ، إلى أَنْ يُنْفَجِرَ النَّهَارُ، وَيَطْلَعَ كَوْكَبُ الصُّبْحِ فِي قُلُوبِكُمْ، عَالِمِينَ هذَا أُولاً: أَنَّ كُلَّ نُبُوَّةٍ الْكِتَابِ لَيْسَتْ مِنْ مَنْ الرُّوحِ الْقُدُسِ. تَقْسِيرٍ خَاصٍّ. لأَنَّهُ لَمْ تَأْتِ نُبُوَّةٌ قَطُّ بِمَشِيئَةِ إنسان، بَلْ تَكَلَّمَ أُنَاسُ اللهِ الْقِدِّيسُونَ مَسُوقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُسِ.

هذا النص مهم جداً في دراستنا للوحي وعصمة الكتاب المقدس ولهذا يتطلب أن ننظر إليه باكثر تدقيق. يكتب الرسول بطرس رسالتة الثانية مذكراً المؤمنين بالامور التي تحدث معهم فيها في رسالته الأولى. فيقول لهم "لِذلِكَ لاَ أَهْمِلُ أَنْ أَذَكِرَكُمْ دَائِمًا بِهذِه الأُمُور، وَإِنْ كُنْتُمْ عَالِمِينَ وَمُنَّتِينَ فِي الْحَقِّ الْحَاضِر" الأولى. فيقول لهم "لِذلِكَ لاَ أَهْمِلُ أَنْ أَذَكِرَكُمْ دَائِمًا بِهذِه الأُمُور، وَإِنْ كُنْتُمْ عَالِمِينَ وَمُنَّتِينَ فِي الْحَقِّ الْحَاضِر" ( البطرس ١: ١٢). إن إحساس بطرس بقرب ساعة موته جعله يؤكد هذه الحقيقة للمؤمنين حتى يتذكروا ويثبتوا على ما علمهم إياه "وَلكِنِّي أَحْسِبُهُ حَقًّا مَا دُمْتُ فِي هذَا الْمَسْكَنُ أَنْ أَنْهضَكُمْ بِالثَّذْكِرَةِ، عَالِمًا أَنَّ خَلُع ويثبتوا على ما علمهم إياه "وَلكِنِّي أَحْسِبُهُ حَقًّا مَا دُمْتُ فِي هذَا الْمَسْكَنُ أَنْ أَنْهضَكُمْ بِالثَّذْكِرَةِ، عَالِمًا أَنَّ خَلُع مَسْكِني قَريبٌ، كَمَا أَعْلَنَ لِي رَبُّنَا يَسُوعُ الْمُسِيحُ أَيْضًا" (١: ١٣-١٤)، وهو يعمل هذا "فَأَجْتَهِهُ أَيْضًا أَنْ تَكُونُوا المؤمنين؟ بالتاكيد هي أمور مرتبطة بمعرفة ربنا ومخلصنا يسوع المسيح. فمعرفة الرب يسوع موضوع المومنين؟ بالتاكيد هي أمور مرتبطة بمعرفة ربنا ومخلصنا يسوع المسيح. فمعرفة الرب يسوع موضوع ويَسُوعُ رَبِّنَا" (١: ٢) ثم يقول في عدد ٣ " كَمَا أَنَّ قُدْرَتُهُ الإلهيَّةَ قَدْ وَهَبَثُ لَنَا كُلُّ مَا هُوَ لِلْحَيَاةِ وَالتَقُوّى، بِمَعْرفة الْذِي دَعَانَا بِالْمَجْدِ وَالْفَضِيلَة." لذلك في عدد ٨ من نفس الأصحاح يتحدث بطرس عن معرفة الرب يسوع المسيح "أنَّ هذِه إذَا كَانَتْ فِيكُمْ وَكُثُرَتْ، ثُصَيَرُكُمُ لاَ مُتَكَاسِلِينَ وَلاَ غَيْرَ مُشْهِرِينَ لِمَعْرفة رَبِّنَا يَسُوعُ المسيح "أنَّ هذه إذَا كَانَتْ فِيكُمْ وَكُثُورَتْ، تُصَيَّرُكُمُ لاَ مُتَكَاسِلِينَ وَلاَ غَيْرَ مُشْمِرينَ لِمَعْرفة رَبِّنَا يَسُوعُ المُسْعِ المَعْمَة وَرَبِنَا يَسُعُونُ لَكُمُ المَعْمَوي المَعْمَ وَكُمْ المَعْمَونِينَ المَنْهُ وَلَوْمُ المَعْمَلُولُ وَلَعُمْ المَعْمَلُولُ وَلَعْمَ وَيَتَا المَعْمُولُ الْمَنْعُولُ المَعْمُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْمُ وَلَوْمُ الْتَهُمُ وَكُمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُ وَلَوْمُ الْمَاسُولُ الْمُعْمُ وَلَوْمُ الْمَعْمُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْمُ و

الْمَسِيحِ." كما يختتم بطرس رسالته بتحذير وتشجيع: تحذير من الانقياد بضلال الأردياء، وحث للنمو في النعمة ومعرفة الرب يسوع المسيح "فَأَنْتُمْ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِذْ قَدْ سَبَقْتُمْ فَعَرَفْتُمُ، احْتَرسُوا مِنْ أَنْ تَنْقَادُوا بِضَلاَلِ الأَرْدِيَاءِ، فَتَسْقُطُوا مِنْ ثَبَاتِكُمْ. وَلكِنِ انْمُوا فِي النِّعْمَةِ وَفِي مَعْرِفَةِ رَبِّنَا وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ. لَهُ الْمَجْدُ الآنَ وَاللَيْ يَوْمِ الدَّهْرِ. آمِينَ" (٢ بطرس ٣: ١٨).

ابتداءً من عدد ١٦ يتحدث بطرس عن اختبار التجلي عندما اخذ يسوع معه بطرس ويوحنا ويعقوب وصعد بهم إلى جبل التجلى وتغيرت هيئته قدامهم وأضاء وجهه كالشمش...وظهر له موسى وإيليا يتكامان معه... وفيما هو يتكلم إذا سحابة نيرة ظللتهم وصوت من السحابة قائلاً «هذا هُو ابْني الْحَبِيبُ الَّذِي بِهِ سُرِرْتُ. لَهُ اسْمَعُوا" (متى ١٧: ١-٨). يقول بطرس للمؤمنين إنه لم يتبع خرافات مصنعة بل إنه عرفهم بقوة المسيح ومجيئه. فالحديث عن يسوع الرب ليس من اختراع بشر كما أنه ليس قصة جميلة دون أساس تاريخي (خرافة) بل العكس إن ربوبية المسيح هي حقيقة واقعية رآها بطرس بعينيه وسمع صوت الآب من السماء وشهادته عن الابن المحبوب. يقول بطرس "وَنَحْنُ سَمِعْنَا هذَا الصَّوْتَ مُقْبِلاً مِنَ السَّمَاء، إذْ كُنًا مَعُهُ فِي الْجَبَلِ الْمُقَدِّسِ" (١: ١٨). بالرغم من شهادة بطرس التي تعتبر شهادة عيان عن مجد وكرامة المسيح، شهادة تضمنت النظر والسمع، إلا أن بطرس يقول في العدد التالي "وَعِنْدَنَا الْكَلِمَةُ النَّبَويَّةُ، وَهِي أَنَّبَتُ..." (١: ١٨). بالرغم من شهادة بطرس واختباره إلا إنه يقول للمؤمنين "وَعِنْدَنَا الْكَلِمَةُ النَّبَويَّةُ"، أي أن شهادة الكلمة النبوية عن المسيح أثبت من أي شهادة، فهي أعظم من الاختبار الشخصى وأثبت من أي شهادة المثلة النَّبَويَّة "ا وكثر شباتاً وأكثر وضوحاً من أي شهادة أخرى.

لكن ما هي الكلمة النبوية Προφητικον λογον التي يتحدث عنها بطرس الرسول هنا؟ للإجابة عن هذا السؤال نقول انه يوجد بُعدان للكلمة النبوية: البعد الأول: هو أن الكلمة النبوية تشير إلى العهد القديم. فموسى نبي الله وكل الأنبياء هو "الكلمة النبوية" فأنبياء الرب تكلموا بكلمة الرب وسجلوا كلمة الرب في الأسفار المقدسه. والبعد الثاني هو أن "الكلمة النبوية" لا تشير فقط إلى العهد القديم بل إلى العهد الجديد أيضاً.

فبطرس شهد عن رسائل الرسول بولس وأن بولس كتب للمؤمنين لكى يجتهدوا ليوجدوا عند المسيح بلا دنس ولا عيب في سلام. كما تحدث ايضاً عن هؤلاء الذين يحرفون الأمور عسرة الفهم التى تحدث عنها بولس. إن حديث بطرس هذا عن كتابات بولس هو شهادة على أن اسفار العهد الجديد قُبِلت من الرسل والكنيسة الأولى على أنها أسفار موحي بها من الله وطبيعة "الكلمة النبوية" على أنها حق لأنها كلمة الرب الإله الحق "المنزه عن الكذب" (تيطس ١: ٢). وبما ان الله منزه عن الكذب وإله حق فكلمته ايضاً منزهة عن الكذب ولا تقول إلا الحق. فبطرس يقول إن "الكلمه النبوية" تؤكد كلامه وشهادته عن الرب يسوع وإن ما اختبره هو حق. يقول ج بيكر إن قول الرسول بطرس "و عندنا الكلمة النبوية" يؤكد بكل وضوح مصداقية كلمة الله."

لكن من أين تستمد الأسفار المقدسة مصداقيتها؟ هل مصداقية الأسفار المقدسة مرتبطة بالكاتب البشري أم بالروح القدس؟ بالتأكيد فإن مصداقية الأسفار المقدسة مؤسسة أو لأ و أخيراً على أن مصدر ها هو البشري أم بالروح القدس؟ بالتأكيد فإن مصداقية الأسفار المقدسة مؤسسة أو لأ و أخيراً على أن مصدر ها هو الله وليس البشر. لهذا السبب يقول الرسول بطرس "أنّ كُلّ نُبُوّة الْكِتَابِ لَيْسَتُ مِنْ تَقْسِيرٍ خَاصِّ. لأَنَّهُ لَمْ تَأْت نُبُوّةٌ قَطُّ بِمَشِيئَة إنسان، بَلْ تَكُلّمُ أَنَاسُ اللهِ الْقِدَيسُونَ مَسُوقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُس." نلاحظ هنا حقيقتين في غاية الأهمية: الحقيقة الأولى هي "أنّه لَمْ تَأْت نُبُوّةٌ قَطُّ بِمَشِيئَة إنسان"، بمعنى أن المصدر الأساسى للنبوات هو الله وليس البشر. فالأنبياء لم يتنبأوا من عندياتهم لكن ما تكلموا به هو من الله. إنه قول جامع يشمل كل نص سواء كان تاريخياً أم جغرافياً أم علمياً أم سلوكياً وسواء ما يتضمنه هو إعلان عن طبيعة الله أم هو إعلان عن طبيعة الإنسان أو الكون؟. ولهذا فمن الخطورة أن نختار ما يحلو لنا ونقول أن هذا القول هو موحي به وذلك طبيعة الإنسان أو الكون؟. ولهذا فمن الخطورة أن نختار ما يحلو لنا ونقول أن هذا القول هو موحي به وذلك القول غير موحي به. فالكتاب المقدس كله هو كلمة الله ولهذا فهى تحمل صفات الله وأهمها الصدق والحق. والحقيقة الثانية مرتبطه بالجانب البشرى "أناس الله القديسون" فمع أن الكتاب المقدس هو كلمة الله إلا انه أيضا كلمة بشر بمعنى أن الله استخدم بشراً في كتابته وهذا هو سر الأختلاف في الأسلوب فالله لم يمحو شخصية الكاتب بل سخرها لتكون أداة في يده "مسوقين من الروح القدس." ان كلمة مسوقين أداة أم يده "مسوقين من الروح القدس." ان كلمة مسوقين أدامة الله له والكورية المورية المؤل أنها المؤل المؤلى أمه المؤلى أنه المؤلى أنه المؤلى أنه المؤلى أداة في يده "مسوقين من الروح القدس." ان كلمة مسوقين أدامة الله والمؤلى المؤلى المؤلى المؤلى أنهم المؤلى أنه المؤلى أداة أنه أنه المؤلى أمه المؤلى المؤ

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> James I Paker, "A Lamp in A Dark Place," in *Can We Trust the Bible,* (Wheaton: Tyndale, 1979), 22.

تشير إلى السفينة التي تسير ها قوة الرياح، كما أنها تشير إلى غصن الشجرة الذي تحمله مياه متحركه كيفما تشاء، فهي تشير إلى التحكم الكامل لروح الله، تحت سيطرة وقيادة الروح القدس حتى ان كل ما كتبوه هو بالضبط ما أر اده الله أن يُكتب دون زيادة أو نقصان. بعدما أُطْلق اليهود بطرس ويوحنا وأَتَيَا إلى رُفَقَائِهمَا وَ أَخْبَرَ اهُمْ بِكُلِّ مَا قَالَهُ لَهُمَا رُؤَسَاءُ الْكَهَنَةِ وَالشُّيُوخُ من تهديد ووعيد، تقول كلمة الرب "فَلَمَّا سَمِعُوا، رَفَعُوا بِنَفْسِ وَاحِدَة صَوْتًا إِلَى اللهِ وَقَالُوا: ﴿ أَيُّهَا السَّبِّدُ، أَنْتَ هُوَ الْإِلَهُ الصَّانِعُ السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَالْبَحْرَ وَكُلَّ مَا فِيهَا، الْقَائِلُ بِفَمِ دَاوُدَ فَتَاكَ: لِمَاذَا ارْتَجَّتِ الأُمَمُ وَتَفَكَّرَ الشُّعُوبُ بِالْبَاطِلِ؟..."(أعمال ٤: ٢٣-٢٥). ان الله هو مصدر نبؤات داود "القائل بفم داود" أي أن داود لم يقل من عنده شيئاً بل كل ما كتبه داود في المزامير. هو أو لاً وأخيراً كلمة الله التي تكلم بها على فم داود. كذلك الرسول بولس قَالَ «...إنَّـهُ حَسَنًا كَلَّمَ الرُّوحُ الْقُدُسُ آبَاءَنَـا بإشَّعْيَاءَ النَّبِيِّ... " فالروح القدس تكلم للآباء من خلال فم إشعياء النبي، فالله هو المصدر لنبوة إشعياء. يقول بيكر "إن المفهوم الذي يجب أن يكون عندنا بخصوص الوحي هو الوحي المتجسد، بمعنى أنه كما أن شخص المسيح يسوع ابن الله إذ أخذ طبيعة بشرية لم يؤثر ذلك على طبيعته الإلهية، كذلك كلمة الله الكتاب المقدس قد كُتبَ بلغة بشرية لكنه ظل، من حيث الجوهر، كلمة الله ."٢٨ ان هذه الحقيقة تقودنا إلى الإيمان بمصداقية كلمة الله و عصمتها من أي خطأا

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibid., 23.

# عصمة الكتاب المقدس

إن موضوع العصمة مرتبط بنزاهة وخلو الكتاب المقدس من أى خطأ. لكن ماذا نعني بالقول إن الكتاب المقدس معصوم ومنزه عن كل خطأ؟ يقول يونج إن كلمة "معصوم" تعني أن "الكتاب المقدس يملك سلطاناً لا يزول أو كما عبر المسيح عنه: "لا يمكن أن ينقض المكتوب" (يوحنا ١٠: ٣١)... وهذا يعني أن الكتاب المقدس لا يمكن أن يسقط أو يزول في أحكامه وقراراته، وأن تعاليمه جميعاً ذات سلطان نهائي دائم ولا تقبل العكس أو الخطأ او التناقض، بل تعلو على البطلان والزيف والشطط، ويمكن أن يقال عن الحق المتضمن فيها، إن السماء والارض تزولان دون أن يزول هذا الحق أو يتراجع أو يبيد أو ينقض." و فالعصمة تشير إلى خلو الكتاب المقدس من كل خطأ، فهو منزه عن الغلط والكذب والبهتان.

#### أعتراضات على العصمة

يقدم المعترضون على عصمة الكتاب المقدس بعض الأسباب التي يقولون إنها وراء رفضهم للعصمة المطلقه للاسفار المقدسة.

1) العصمة ليست كلمة كتابية ولم يأت ذكرها في الكتاب المقدس كله ولهذا فلا ينبغي لنا أن نستخدمها. طبعاً هذا قول حق يراد به باطل فليس هذا سبباً منطقياً يجعلنا نتنازل عن عصمة الكتاب المقدس. فمع أن الكتاب المقدس لا يحتوى على كلمة "ثالوث" لم تتردد الكنيسة أن تستخدم هذه الكلمة لتؤكد أن الله واحد مثلث الأقانيم.. فأول من استخدم كلمة ثالوث هو تيرتليان من شمال افريقيا (١٦٠-٢٢٥) ومن بعده صار تعبير "الثالوث" الذي تبنته الكنيسة لتؤكد أن الله مثلث الأقانيم (أب وإبن وروح قدس) كما استخدمت الكنيسة أيضاً الكلمة "أقنوم" للاشارة إلى الاقانيم الثلاثة.

-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibid., 134.

٢) يقول المعترضون على العصمة إنه لا يمكننا أن نتحدث عن الكتاب المقدس على أنه معصوم لأن العصمة مرتبطه بالمخطوطات الأصلية والمخطوطات الأصلية غير موجودة. إن غياب المخطوطات الأصلية ليس دليلاً على عدم العصمة فآلاف النسخ الموجودة والمتشابهة بنسبة ٩٧ % تؤكد صحة الكتاب.".

٣) يحتوى الكتاب المقدس على تناقضات. وهنا أريد أن أشجع القارئ على الرجوع إلى كتاب الدكتور القس منيس عبد النور "شبهات وهمية حول الكتاب المقدس" ليجد الإجابه على كل ما يبدو أنه تناقضات وصعوبات في الكتاب المقدس.

ع) صعوبات مرتبطة بالنقد التاريخي – إن جوهر النقد التاريخي هو نظرته إلى الكتاب المقدس كأى نص أدبي يخضع -في نظرهم- إلى الأسلوب الحديث وأدواته في دراسة أي نص أدبي. فمدرسة النقض التاريخي تنظر إلى الكتاب المقدس على أنه نتاج بشر، وبهذا ينكرون الوحي. إن مشكلة هذا التوجه أنه يفرض الأسلوب العلمي للإنسان البشري على كلمة الله كأنه هو المقياس الوحيد للصواب والخطأ.

•) نظرية التكيف: تدّعى هذه النظرية ان الكتّاب البشريين وهم يستخدمون اللغه البشرية يكتبون اقتناعات غير حقيقية مع أنها كانت في فكرهم وفي زمانهم أموراً صحيحة (أخطاء غير مقصودة). هذا الفكر بدأ مع مقاله دانيال فولر عندما قال إن قول المسيح حبة الخردل هي"أصغر جميع البذور" غير صحيح لأن حبة الخردل ليست أصغر جميع البذور بل حبة الأوركيد هي الأصغر وهي بذور لا ترى بالعين المجردة بل تحتاج أن تضعها تحت الميكروسكوب لتراها، لكن الرب يسوع استخدم المتعارف عليه بين الناس في ذلك الزمان بالرغم من تعارضه مع الحقيقة. " بالنسبه لدانيال فولر، بما أن الكتاب هدفه الأساسي هو الإيمان والأعمال والرب يسوع في متى ١٣ هدفه ان يعلمنا عن ملكوت السموات وليس عن أنواع البذور وأحجامها

<sup>&</sup>lt;sup>۳۰</sup> لمزيد من التفاصل انظر الباب الرابع.

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Daniel P. Fuller, "The Nature Of Biblical Inerrancy," in the *American Scientific Affiliation Journal*. XXIV/2 (June 1972) 50. See also Montgomery, John Warwick, *God's Inerrant Word*, (Minneapolis: Bethany Fellowship Inc.,1973), 24.

فلا توجد مشكلة في أن يكون القول "أصغر جميع البذور" غير صحيح لكن المهم أن حديثه وتعليمه عن الملكوت هو تعليم صحيح. لكن المشكلة هي أنه من الصعب بل من المستحيل فصل كلام المسيح وتصنيفه إلى صحيح وغير صحيح، فإما أن يكون كله صحيحاً وحقاً أو يكون كله خطأ، إما أن يكون المسيح حقاً في أصغر أمر كما أنه حق في أكبر أمر، وإما أن يكون على خطأ في كل الأمور، فمن يخطئ في واحدة يكون الخطأ وارداً في حياته وحاشا ليسوعنا الذي هو كلى المعرفة والعلم أن لا يعرف الفرق في الحجم بين حبة الخردل وحبة الاوركيد. بالنظر إلى النص في اللغه اليونانية "اصغر جميع البذور"

δ μικρότερον μέν έστιν πάντων τῶν σπερμάτων

إن كلمة "بذور" هي سبيرما تشير إلى البذار التي تزرع من أجل الحصاد، فالرب يسوع لا يتحدث عن البذور بوجه عام بل البذور التي يزرعها المزارع ليحصد منها ثماراً. إن الرب يتحدث لأناس مزارعين يعرفون أحجام البذور التي تزرع وأصغر هذه البذور هي بذرة الخردل. إن حبة الخردل أصغر البذور التي يزرعها المزارعون في فلسطين وعندما تنمو يصل ارتفاعها إلى ما بين ١٠ - ١٢ قدم أي متريين إلى ثلاثة امتار.

### حقائق مرتبطة بعصمة الكتاب المقدس

هنا نحتاج أن نوضح لمن يعترضون على عصمة الكتاب المقدس ويرفضونها أن العصمة، بحسب تعريف اللاهوتي ميلر اريكسون، تعني "أن الكتاب المقدس عندما يفسر تفسيراً صحيحاً في ضوء الثقافة ووسائل التواصل في زمن الكتابة وفي ضوء الغرض من اعطائه لنا، فهو كامل في كل ما يؤكده." " من هنا ينبغي أن نؤكد بعض الحقائق الخاصة والمرتبطة بالعصمة

1- العصمة لا تتعارض مع صعوبة التفسير. لابد أن نعترف بأن الكتاب المقدس يحتوي على نصوص صعبة التفسير وبعض الأجزاء تبدو من الظاهر وكأنها تتعارض مع أجزاء أخرى. لكن صعوبة التفسير لا يعنى عدم العصمة وليست أيضاً دليلاً على أن الكتاب المقدس يحتوي على أخطاء. بل أننا لا نملك المعرفة

\_

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Millard J. Erickson, *Introducing Christian Doctrines*, (Grand Rapids: Baker, 1993), 62.

الكافية التى تمكننا من تفسير هذه النصوص وفهمها فهماً صحيحاً. ومع تقدم المعرفة والاكتشافات الأثرية الحديثة أمكننا الآن تفسير نصوص صعبة كثيرة.

Y- حكمنا وفهمنا للكتاب المقدس لابد أن يكون من خلال فهمنا للخلفية التاريخية والثقافية التى قيل فيها. فمثلاً في دراستنا لأسلوب البحث العلمي الحديث توجد قواعد معينة لابد أن يتبعها الباحث عندما يقتبس فكرة أو قولاً من مصدر من المصادر. هذه القواعد الحديثة لا يمكن أن تطبق على اقتباسات كتّاب الأسفار المقدسة (بالأخص كتاب العهد الجديد) من أسفار العهد القديم. فالاقتباس كان من الذاكرة وفي أغلب الظن كان من الترجمة السبعينية المتوافرة في ذلك الوقت. والأرقام والأسماء كانت لها رموز معينة لابدأن نفهمها عند دراستنا لكلمة الرب. فمثلا لقب "ابن" يشير ليس فقط إلى الإبن المولود من والدين لكنه أيضاً يستخدم ليشير إلى النسل كله.

٣- تأكيدات الكتاب المقدس وإعلاناته صادقة وحق عندما ننظر اليها من خلال الهدف والغرض من أجل الكتابة. فمثلاً لنفرض أن الكتاب المقدس يتحدث عن حرب راح ضحيتها ٢٥ ؟ ٩ شخصاً فما هو التسجيل الصحيح لعدد هولاء الضحايا؟ هل هو ٩٠٠٠ أم ٩٥٠٠. الإجابة على هذا السؤال تتوقف على الضحيح لعدد هولاء الضحايا؟ هل هو ٩٠٠٠ أم ١٩٥٠. الإجابة على هذا السؤال تتوقف على الغرض أو الهدف من الكتابة. فمثلاً إذا كان الهدف هو تقديم تقرير مفصل يقدمه قائد الجيش إلى وزير الدفاع أو الملك فالرقم سيكون بالضبط هو ٢٦٧. لكن إذا كان هدف الكاتب هو تقديم فكرة عامة عن حجم الحرب للقارئ العادي فالرقم ١٠٠٠ يعتبر أيضاً صحيحاً. إذا كان دخل الفرد الشهري مثلاً هو ٢٢١ جنيه مصري فاذا سأله احد عن مرتبه فسيقول إن مرتبي ٥٠٠٠ جنيه لكن إذا سألته هيئة الضرائب عن دخله فلابد أن يقول المبلغ بالظبط. وفي الحالتين تعتبر الإجابة صحيحة. وهناك اختلاف آخر نجده في الأناجيل. ففي إنجيل لوقا يقول "المجد في الأعالي" بينما في متى ومرقس نجد عبارة "أوصنا في الأعالي" إن سر هذا الاختلاف يكمن في اختلاف المرسل إليهم الإنجيل فكلمة أوصنا كلمة عبرية يصعب على الأمم الذين كتب لهم الوقا البشير انجيله فهمها، لذلك قام بترجمتها إلى كلمة "المجد"

3- التسجيل للأحداث التاريخية والعلمية يعتبر أيضاً ظاهرة مميزة وليست لغة تكنيكية. وهذا شائع في أيامنا هذه حتى بين العلماء. فمثلاً خبراء الأرصاد الجوية يقولون إن الشمش ستشرق غداً الساعة ٣٠: ٦. هذا القول بالتأكيد غير علمي على الإطلاق لأن الشمس لا تشرق لكن الأرض هي التي تدور حول الشمس. ولكن لأن التعبير شروق الشمس وغروب الشمس تعبير شائع في لغتنا اليومية حتى أن العالم المتخصص يستخدمه لأنه أصبح مصطلحاً عاماً وشائعاً. إن كتّاب الأسفار المقدسة لم يكونوا علماء ولم يحاولوا أن يكونوا علماء يقدمون نظريات علمية مختلفة عن نشأة الكون، لكنهم كانوا مسجليين لأحداث حدثت بالفعل أمامهم (كنزول نار من السماء على سدوم و عمورة و عبور البحر الاحمر ونهر الاردن وسقوط أسوار اريحا...الخ) إعلانات أعلنها الرب لهم.

والصعوبات الكتابية نجد لها إجابات كل يوم يمر مع التقدم في المعرفة والاكتشافات الحديثة. فمثلا كانت تفاصيل موت يهوذا الاسخريوطي ولزمن طويل مجال حوار وخلاف بين العلماء وذلك لان متى ٢٧: 

ويقول إن يهوذا مات مخنوقاً "ثم مضى وخنق نفسه" بينما في أعمال الرسل نقرأ أن يهوذا "سقط على وجهه وانشق من الوسط، فانسكبت أحشاؤه كلها" (أعمال ١: ١٨) إن الكلمة اليونانية المستخدمة في أعمال ١: ١٨ والتي ترجمت "سقط على وجهه" كانت سبباً في صعوبة فهم ما حدث ليهوذا. لكن الدراسات الحديثة للمخطوطات المختلفة اكتشفت ان لهذه الكلمة معنى آخر في اللغة اليونانية وهو "ورم أو انتفاخ" هذا المعنى ساعدنا على فهم ما قد حدث ليهوذا بالظبط. فيهوذا بعدما خنق نفسه ولأنه لم يُكتشف بسر عه بدأت اعضاؤه تتحلل وتتفسخ مسببة ورماً في البطن نتج عنه فتحها وخروج أحشائها منها.

• العصمة تسمح بأختلاف الاسلوب. يعتبر جمال الأسلوب في بعض الديانات الأخرى شرطاً للعصمة لكن ليس هكذا الحال مع الكتاب المقدس، فمع أن الكتاب المقدس رائع في الأسلوب والصياغة إلا أنه لم يكتب من أجل الأسلوب بل كتب بالأحرى لفائدة القارئ. لهذا يقول الرسول بولس للمؤمنين " لأنَّ كُلَّ مَا سَبَقَ فَكُتِبَ كُتِبَ لأَجْلِ تَعْلِيمِنَا حَتَّى بِالصَّبْرِ وَالتَّعْزِيَةِ بِمَا فِي الْكُتُبِ يَكُونُ لَنَا رَجَاءً" (رومية ١٠:٤). إن ما يميز الكتاب

المقدس عن أي كتاب آخر هو التنوع في الأسلوب. فإذا نظرنا مثلاً إلى أسلوب سفر مراثى إرميا النبي لوجدنا أسلوباً يبهر القارئ فالسفر يتكون من خمس قصائد شعرية حزينة فالأصحاح الأول يتكوَّن من اثنين وعشرين أية كل أية تبدأ بحرف من الحروف الأبجدية العبرية بمعنى أن الآية الأولى تبدا بحرف (أ) والثانية تبدأ بحرف (ب) و هكذا إلى نهاية الاصحاح، كما أن الاصحاحين الثاني والرابع يشبهان الأصاح الأول في الأسلوب، أما الاصحاح الثالث فيتكون من ٦٦ عدداً كل ثلاثة أعداد تبدأ بحرف من حروف الأبجدية العبرية. هذا الأسلوب الشعري المرتبط بالوزن والقافية يشابه الأسلوب الذي كُتب بــه مز مـور ١١٩ والذي يتكون من اثنين و عشرين جزءاً كل جزء يتكون من ٨ آيات وكل ثمانية فيه تبدأ بحرف من حروف الابجدية العبرية، بمعنى أن الثمانية الأولى تبدأ بحرف ألف وكل أية من الثماني أيات تبدأ بحرف الألف والثمانية الثانية تبدأ بحرف الباء وكل أية فيها تبدأ بحرف الباء، وهكذا إلى آخر حرف. طبعاً هذا الجمال الأصلى في أسلوب الكتابة باللغة الأصلية يستحيل أن يظهر في الترجمات المختلفة لأنه من الصعب متابعة هذا الوزن العبري في أي لغة أخرى. هذا الأسلوب الشعري المميز ليس هو الأسلوب السائد في الكتاب المقدس بل هناك تنوع في كل سفر من أسفار الكتاب المقدس. فالكتاب المقدس ملئ بالتنوع والتميز مما يضفي على الأسلوب غني وفخامة ويجعله قريباً إلى القلب. هذا التنوع سببه أن الله استخدم اناساً مختلفين فداود الملك كان شاعراً فكتب بالشعر، وسليمان كان حكيماً فتحدث بالأمثال، ومتى كان عشاراً (جامع ضرائب وخبير حسابات) فاختلف أسلوبه في الكتابة عن أسلوب لوقا الطبيب. كما أن أسلوب بولس الرسول يظهر عمقه الفكرى والفلسفي. لكن اختلاف الأسلوب ليس معناه وجود اختلاف وتناقض بل بالعكس نجد أن الروح القدس الذي هو المصدر الأساسي للكتاب المقدس استخدم أكثر من ٤٠ كاتباً بشرياً على مدار حوإلى • • • ١ سنة والعجيب هو أنه مع الرغم من أن كل كاتب كتب بأسلوبه، إلا أن الكُتّاب جميعاً لم يتناقضوا في الحق الذي أعلنوه ولا اختلفوا على أمر ما. ٣) العصمة تسمح بان يُكتب حدث ما باكثر من طريقة. يقول البعض إن الكتاب المقدس ترد فيه بعض الوقائع والاحداث التى يتكرر ذكرها ما بين سفر وأخر وفي بعض الأحيان نجد اختلافاً في عرض الرواية بين كاتب وكاتب. طبعاً هذا ليس دليلاً على التناقض والتعارض حتى ولو كانت هناك فروق بين الروايتين فقد أثبت علم الأثار أن هذا الأسلوب من الكتابة كان مألوفاً في تلك العصور، فعلى سبيل المثال اكتشف العلماء نسخاً متعددة للسجلات السنوية للملك سنحاريب ملك أشور ومع أنها كانت تتعرض للواقعة الواحدة، إلا أنها كانت توردها في اختلاف يسير بين النسخة والأخرى. يقول يونج "لا يمكن أن يقول أحد إن العصمة تتطلب بالضرورة عرض الرواية بنفس الصورة الأولى، ما دام من الثابت أن الحق الوارد فيها في شتى الصور هو هو لا يتغير." "" هذا طبعاً يجيب على أسئلة كثيرة مرتبطة بسفري الملوك وسفري أخبار الايام. كذلك فإن اختلاف هدف الكتابة يتطلب كتابة الواقعة الواحدة بأكثر من أسلوب مع عدم تغير الحق الوارد فيها. فالاختلاف لا يعني أبداً التعارض والتناقض. وهذه الظاهرة واضحة جداً في الأناجيل الأربعة التي تتناول حياة السيد المسيح وخدمته على الأرض. لكن من المهم لفهم هذا الاختلاف أن ندرك حقيقتين:

الأولى: أن كتّاب الأناجيل ترجموا كلام يسوع من اللغه الآرامية والعبرية (اللغة التي تحدث بها المسيح واليهود في زمانه) إلى اللغة اليونانية (اللغة التي كتبوا بها الأناجيل وهي لغة العالم في ذلك الزمان) وكما نعرف فعند الترجمه يمكن للكلمة الواحدة ان تحمل أكثر من معنى. فعلى سبيل المثال اذا أردنا أن نترجم الكلمه الانجليزية "Darken" نجد ان لهذه الكلمه في اللغه العربيه معاني كثيرة منها "يعتم"، "يُحزن"، "يوقع الكلّمة في نفسه" "يصبح غامضاً"، أو "يكتئب أو يكفر"، إن وجود أكثر من معنى لنفس الكلمة أمر وارد في كل الترجمات.

ثانياً: إن اختلاف التفاصيل يمكن أن يحدث اذا اختلفت الفئة التي يُكتب لها. فمثلاً من المعروف أن متى كتب إنجيله لليهود حتى يؤمنوا أن يسوع المسيح هو المسيا المنتظر، في حين أن يوحنا كتب بشارته حتى يُظهر

-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Young, *Thy Word is Truth,* 122.

للعالم أن يسوع المسيح هو الله الذي ظهر في الجسد (ابن الله) من هذا المنطلق اختار كل واحد منهم أحداثاً معينة من حياة المسيح تخدم الغرض من الكتابة. لكن الشئ المشترك في كل ما كتبوا هو أن كل ما كتبوه كان حقاً وسرداً حقيقياً لما حدث في حياة السيد المسيح. حتى نحن في حياتنا اليوميه نفعل نفس الشئ فمثلاً: اذا شاهد ثلاثة أشخاص حادث سيارة في الطريق العام وكان كل واحد منهم مختلفاً في طبيعة عمله عن الآخر، فالأول طبيب والثاني صحفي والثالث رجل بوليس وأراد كل واحد منهم أن يكتب تقريراً عن الحادث ستكون النتيجه أن كل واحد منهم يركز على نواحي اختصاصه، نعم أن كل ما سيكتبونه صحيح، لكن الاختلاف نتج من طبيعة عمل كل واحد وكذلك الجهة التي يكتب لها التقرير والهدف منه. فالطبيب سيركز على الأصابات والجروح والمساعدة الطبية التي احتاجها المصاب وكذلك المضاعفات، أما الصحفي فهو يريد أن يوصل هذا الخبر ويحاول أن يجعل القارئ يتخيله و هو يقرأ الخبر، أما رجل البوليس فسيقوم بتحرير تقرير مفصل عن الحادث ومن هو المخطئ وأسباب الحادث وهل كان الصائق تحت تأثير المخدرات والكحول أم أنه كان في كامل قواه العقلية...الخ.

٧) العصمة تسمح باقتباس غير لفظى. في العصور القديمة لم يكن اقتباس نص أو آيه نقلاً لفظياً مطابقا كلياً
 للنص الأصلى لفظاً وحرفاً وذلك لسببين:

أو لاً: كان على كتَّاب العهد الجديد أن يقوموا بترجمة النص العبري أو الآرامي إلى اللغه اليونانيه.

ثانياً: كان الاقتباس من العهد القديم أمراً صعباً لأن المخطوطات القديمة لم تكن متاحة لكل شخص وحتى لو أمكن للكاتب أن يحصل على نسخة من المخطوطات فالبحث عن آية كان أمراً متعباً ومرهقاً جداً لأن المخطوطات كانت بدون تقسيم لاصحاحات وآيات.

٨) العصمه تتطلب أن يكون النص بدون أخطاء. في متى ٨: ٥-١٤ نجد أنه عندما جاء رئيس المئه ليسوع
 قال له "أنا لست مستحقاً..." لكن في النص الموازى له في لوقا ٧: ١-١٠ نجد أن الشيوخ هم الذين جاءوا

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> William R. Richhorst, *The Issue of Biblical Inerrancy:* In Diffinition and Defence (Mas: Winnipeg Bible College), n.d., 9.

ليسوع وقالوا له "انه مستحق" فاين الصحيح في كل هذا؟ إن نظرة سريعة للنصين تجعلنا ندرك أن الشيوج جاءوا أولاً إلى المسيح وتحدثوا معه عن رئيس المئه وعن أنه مستحق، ثم بعد ذلك جاء قائد المئه بنفسه وقال للسيد "أنا لست مستحقاً" وبهذا لا يكون هناك تناقض أو اخطاء في النصين.

## العصمة المحدودة والعصمة الكاملة

1) العصمة الكاملة: ان الكتاب المقدس بكل ما يحتويه من أمور (روحية وتاريخية وعلمية) حق. ومع أن الكتاب المقدس في جوهره ليس كتاباً علمياً او تاريخياً لكن كل ما تقوله الأسفار المقدسه من تاريخ وعلم هو حق وصحيح ولا يعتريه أي خطأ.

Y) العصمة المحدودة: إن رافضي الايمان بعصمة الكتاب يقولون إنهم يؤمنون بالوحي لكن نقط الخلاف هي: إلى أي مدي يشمل الوحي الكتاب المقدس؟ هل يشمله كله ام جزءاً منه؟ إنهم يقولون إن الكتاب المقدس له سلطان ومعصوم فقط في ما يتعلق بما هو ضرورى للإيمان والأعمال لكن، فيما يتعلق بالأمور التاريخيه والعلمية وكذلك الأنساب فهي غير صحيحة ولكنها تعكس الفهم الذي كان سائداً في ذلك الوقت والزمن الذي كتبت فيه. عندما نسأل هو لاء الذين يطعنون في العصمة عن السبب فإننا لا نسمع إلا اسباباً واهية وغير منطقية، وفي أساسها هي رفض لكل ما هو فوق الطبيعي. قال يسوع المسيح للفريسيين غير المؤمنين به "فإن كنتم لستم تصدقون كتب ذاك (موسى) فكيف تصدقون كلامي" (يوحنا ٥: ٧٤). إن كل رفض لعصمة الأسفار المقدسة هو نابع من النظرة الشخصية غير الموضوعية، والاقتناع أننا الحكم على كلمة الرب، فبدلا من إطاعة كلمة الرب "مستأسرين كل فكر إلى طاعة المسيح" (٢ كورنثوس ١٠: ٥) فإننا نرفض تعليم المسيح عن كلمة الرب.

والسؤال الأول الذي يطرح نفسه هو ما هو تعريف الأمور الضرورية للخلاص. ومن الذي يحدد، بل من يفصل بين ما هو ضروري للخلاص وما هو غير ضروري. هل هذه مسئولية فردية أم مسئولية جماعية كنسية؟ وما هو محتوي "الضروري للخلاص" هل هو رسالة موجهة لغير المؤمنين أم يشمل المؤمنين أيضاً؟

إذا كان رسالة لغير المؤمنين تهدف إلى تقديم رسالة الخلاص لهم، فبهذا يكون العهد الجديد غير ضروري للخلاص لأنه كتب أولا للمؤمنين بالمسيح لكي يحثهم على الاسمترار في الإيمان ومواجهة الظروف الصعبة من اضطهاد وغيره من أمور أخرى. هل يمكن أن نقول إن كل العهد الجديد غير ضروري للخلاص أم أجزاء منه؟ أم أن معنى "ضروري للخلاص" هي أشمل من مجرد تقديم رسالة الخلاص، فهو يمتد ليشمل علاقة المؤمن بالرب يسوع، وبهذا يكون معنى "الضروري للخلاص" ما يأتي:

- ١) كل ما هو ضروري ليعضد علاقة المؤمن بالرب يسوع.
- ٢ ) كل ما يجعنا نعيش الحياة المسيحية الحقة ويتعلق بعلاقتنا بالآخرين.
  - ٣ ) كل ما هو أخلاقي ويؤثر على سلوكياتنا وتوجهاتنا.

هل يمكن ان يكون "كل ما هو ضروري للخلاص" يعني كل ما تعلمه كلمة الله لنا وسجله لنا الوحي المقدس على صفحات الكتاب المقدس كله معصوماً. إن أول مشكلة تواجه اصحاب نظرية العصمة المحدودة هي في التعريف للعصمة المحدودة وأبعادها.

ثانياً: أي قارئ لكلمة الله يدرك أنه عندما يتحدث الله مع شخص فهو يتحدث في قرينة لأشياء أو أقوال قالها او عملها من قبل، فلا يتكلم أحد منا بدون أن تكون هناك قرينة لكلامه. فكلامنا قد يكون شرحاً لأمور او رداً على أشياء أو أشخاص أو تكون رد فعل لأحداث تمت أو سوف تتم...الخ. لهذا علمنا اساتذتنا في علم التفسير أنه إذا أردنا أن نفهم النص الكتابي فهما صحيحاً فلا بد أن نعطي أهمية شديدة للقرينة التاريخية واللغوية للنص الكتابي، لا بد أن نسأل بعض الأسئلة بخصوص اللغة وقواعدها، والكاتب وظروف الكتابة، والمرسل اليهم وظروفهم في ذلك الوقت...الخ إن المفسر المدقق والأمين في نفس الوقت يقترب إلى النص مستخدما الأساليب والأدوات اللازمة لفهمه الفهم الصحيح وكل هذا لكي يسد الهوة الزمنية بين الزمن الذي كتب فيه النص الكتابي والزمن الحالي الذي يعيش فيه المفسر. قد يتطلب أيضاً من المفسر أن يبحث في علم

الأثار والحفريات للإجابة عن أسئلة صعبة في فهم النص الكتابي. كما قلنا إن لكل نص ظروفه ووقته ومكان ميلاده، ولهذا فمن المستحيل أن نفصل بين ما هو تاريخي وما هو خلاصي. فالخلاصي وصل إلينا في التاريخ. فمثلاً: هل يمكن أن نفصل بين ميلاد المسيح والتاريخ؟ أو هل يمكننا ان نفصل بين صباله والتاريخ؟. هل يمكن أن نقول نعم إن المسيح هو المسيا الذي جاء لفداء البشر وننكر مثلا قصة الميلاد العذر اوي؟ هل يمكن أن نقول نعم إن المسيح هو المسيا الذي حاء لفداء البشر وننكر مثلا قصة الميلاد العذر اوي؟ هل يمكن ان ننكر تاريخية هيرودس ونحن نتحدث عن الميلاد؟ أم هل يمكن ان ننكر تاريخية بيلاطس ونحن نتحدث عن صلب المسيح وقيامته؟. إن الاختلاف الجوهري بين الفكر الحديث وإعلان الله كما يوضحه أ. ج. يونج هو أن الفكر الحديث "يركز في حقيقة الأمر على أساس فلسفي، معاد في حقيقته لما هو "خارق للطبيعة" و " للإعلان المسيحي" بل ربما لا تعدو الحقيقة، اذا قلنا إنه لا مكان عنده شه، الإله القوى القادر على كل شئ خالق السموات والأرض، وقد استبدله بإله أخر يرتبط بالإنسان في الأرض، وعند التحليل الدقيق أخر الأمر، هو إله يقيده الإنسان ويحده بين يديه، وما أبعد هذا عن العقيدة الصحيحة في كلمة الله." "

باختصار إن القول ان الكتاب المقدس حق فقط فيما يعلّمه عن الخلاص لكن ليس حقاً فيما يقدمه من معلومات تاريخية وعلمية هو قول غير صحيح للأسباب الآتية:

1) تفسيرياً: كما ذكرنا من قبل أنه لا يمككنا الفصل بين التاريخ والخلاص. فالرب يسوع المسيح قد ولد في مدينة بيت لحم في أيام هيرودس الملك واغسطس قيصر وعندما كان كيرينيوس وإلى سوريه (متى ٢، لوقا ٢). إن قصة ميلاد المسيح مرتبطة بأماكن معينة وزمان محدد وأشخاص معينين، ولهذا فأي محاولة لفصل الحياة والتقوى أو العقيدة والسلوك عن الحقائق التاريخية هو تعدٍ على النص الكتابي. ومن الناحية الكتابية فإن إنكار الحقائق التاريخية يؤدي إلى تدمير مصداقية أي تعليم وحق روحي في الأسفار المقدسة.

\_

<sup>35</sup> Edward J. Young, *Thy Word is Truth*, 20.

فلا توجد قيامة بدون القبر الفارغ كما لا يوجد صليب بدون قيافا ويهوذا. إنه من الواضح لأي دارس الكتاب المقدس أن كل الحقائق الكتابية مرتبطة بطريق مباشر أو غير مباشر بمكان وزمان وأشخاص محددين.. أن الحقائق التاريخية والجغرافية والعلمية مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالحقائق الإيمانية الروحية. فهي كخيوط النسيج المتشابكة في بعضها وأى فصل بينها يؤدي إلى فك كل النسيج. فمثلاً: تاريخ آدم وحواء مهم جداً، فالرسول بولس يبني على هذا التاريخ مقارنة مهمة بين آدم وبين الرب يسوع. هذه المقارنة تصبح بلا قيمة اذا كان تاريخ آدم وحواء خطأ. مثلاً آخر وهو نسب الرب يسوع المسيح إن رفض نسب المسيح والقول بأنه خطأ يجعلنا نشك في حقيقة من هو المسيح وهل هو فعلاً المسيا ابن داود المنتظر أم لا؟ خلاصة القول إنه إذا خطأت عصمة الكتاب سقطت بعد ذلك كل العقائد المسيحية واحدة تلو الأخرى وهنا تكمن الخطورة.

Y) لاهوتياً: أذا رفضنا شهادة يسوع عن تاريخية يونان عندما قال "كما كان يونان في بطن الحوت ثلاثة ايام وثلاث ليإلى" فكيف يمكننا أن نصدق كلامه "قبل أن يكون ابراهيم أنا كائن" (يوحنا ٨: ٨٥) أو "أنا هو الطريق والحق والحياة" (يوحنا ٦١: ٦) إن الأمور التاريخية والروحية لا يمكن أن نفصلها عن بعضها. أذا لم نصدق الأمور التاريخية في الكتاب المقدس فكيف يمككنا ان نصدق الامور الروحية. تخيل انك تقرأ نصأ كتابياً، قصة الخروج مثلاً فتقول إن الأمور التاريخية في هذه القصة غير صحيحه أما الأمور الروحية فهى حق. دعني اسألك سؤالاً بسيطاً اذا رفضت جزءاً من النص على أنه غير صحيح فعلى أي أساس تقبل الأمور الأخرى على أنها حق. ما هو الضامن على أنها حق إذا كان مصدرها واحداً. إن عدم مصاقية معلومة واحدة سواء كانت تاريخية او علمية يفقد كل النص الكتابي مصداقيته.

# أهمية عصمة الكتاب المقدس

قال لى يوما واحدُ من الزملاء ليس عيباً أو خطراً أن نقول إن الكتاب المقدس يتضمن أخطاء ثم ألتفت إليَّ وقال، "فيها ايه لو قلنا إن العصمة تشمل فقط ما هو ضرورى للإيمان والأعمال؟" هل فعلاً الأمر بهذه

البساطه؟ لا أظن أن زميلي هذا فكر في المخاطر التي تتبع هذا القول. هل فكر في تبعيات هذا الفكر على الإيمان المسيحي؟ هل فكر كيف سيؤثر هذا الفكر على رسالة الإنجيل، رسالة الخلاص؟ هل فكر في تأثير هذا الفكر على إيماننا بالله وصفاته ومصداقية إيماننا في شخص المسيح ولاهوته؟ إن فكرنا عن الكتاب المقدس يتحكم في كيفية تفسيره وطريقة الوعظ به. لهذا أريد أن أوضتح عن لماذا تعتبر العصمة مهمة؟

أولا: أهمية لاهوتية: الرب يسوع ومن بعده تلاميذه بطرس وبولس وغير هم اعتبروا أن التفاصيل المذكورة في كلمة الله لها سلطان كما أنهم أعتبروا أن الكتاب المقدس هو كلمة الله التي أوحي بها من خلال أنبياءه ورسله، ولأن الله صادق وحق "منزه عن الكذب" (تيطس ١: ٢) فلن يوصل لشعبه إلا ما هو حق وصدق. و لأن العصمة مرتبطة بالوحى الإلهي فأي شك وطعن في عصمة الكتاب المقدس هو شك وطعن في الإيمان بالوحي الالهي بالإضافة إلى ذلك ترتبط أهمية العصمة بصفة المعرفة الكلية لله. صفة من صفات الله التي تميزه عن البشر هي معرفته الكاملة والتي يمكن أن نعرّفها على أنها "ليست فقط أن الله يعرف كل شئ بل معرفته معرفة كاملة ومطلقة لكل الأشياء!" يقول جرودم إن المعرفة الكلية لله هي "أن الله يعرف نفسه معرفة كلية ويعرف كل الاشياء معرفة حقيقية وممكنة منذ الأزل. " هل فكرنا ماذا يعني في أبعاد الإدعاء بأن الكتاب المقدس الذي هو كلمة الله حافل بالأخطاء؟ هل الله الذي هو كليّ المعرفة والقدرة غير قادر أن يعطي كلمة خالية من كل خطأ؟ يقول أدوار ديونج "إن هذا الأمر ليس بالكريم البتة اذ ينسب إلى الله، بل هو فج ومعيب، ومن الصعوبة بمكان إجلال أي إله يكون على هذه الصورة، بل كيف نعبد ونثق بمن يعجز عن أن يعطى كلمة موثوق بها للجنس البشري،... إن هذا الأمر يدخلنا في الواقع إلى لب الموضوع، لأنه اذا كانت الكلمة الإلهية التي ترجع إلى نفخة الله، لا تخلو من الخطأ، فإن النتيجة اللاحقة لذلك بداهة، أنه هونفسه لا يخلو من الخطأ"٢٦

<sup>36</sup> Ibid., 61.

إن هذا الإله ليس هو إله الكتاب المقدس، قد يكون الإله الذي يعرفه ويتعبد له اللاهوتيون المعاصرون لكنه بكل تأكيد ليس الإله الحقيقي خالق السماء والأرض. يقول يونج، "إن الآب السماوي الذي يستطيع الإنسان أن يحد قدر ته و سلطانه و إعلان كلمته، ليس في أفضل الحالات إلا كائناً محدوداً نظير نا، قد يكون أكثر قدرة، غير أن هذا الفرض في حد ذاته ما يزال موضع التساؤل،... واذا كنا نملك كبشر تشويه الإعلان بأخطائنا... فإن الإله الذي يمكن أن يحد بخلائقه، هذا الإله، لا يمكن أن يكون إلهاً على الاطلاق."٣٧ واذا أمكن أن نتصور أن كلمة الله التي هي أنفاس الله تحتوي على أخطاء، فهذا يعني أن الله يخطئ، وحاشا لله أن يخطئ. يقول يونج "إن أي تهاون في قبول أن الكتاب المقدس معصوم لا يضع الكتاب المقدس وحده في خطر، بل أكثر من ذلك يضع الله ذاته وكرامته وصدقه ومجده في أدق المواضع،... إن تصور أن النص الأصلى لكلمة الله خاطئ وغير معصوم يعنى أن الكلمة التي خرجت من فم الله ليست كاملة، وأن إله الحق نفسه مدان بالذنب، وإذا كانت كلمة الله باطلة، وهو مدان بالبعد عن الحق، فإنه يُبنيَ على ذلك النتيجة التي لا مهرب منها، وهي أن الديانة المسيحية ديانة باطلة،... ومن ثم فإن الممسكين بالعقيدة الكتابية السليمة في الوحي، يعتبرون من أهم الامور عدم التزحزح قيد أنمله عن اليقين بسلامة النص الأصلي وبعده الكامل عن أي خطأ أو تحريف"^^

<u>ثانيا: أهمية تاريخية:</u> أمنت وتمسكت كنيسة المسيح عبر العصور والأزمنة بعصمة الأسفار المقدسة بل إن الكتاب المقدس كان ومازال المصدر الوحيد لإيمان الكنيسة وأساس عقيدتها. والشك في عصمة الكتاب هو شك في العقيدة المسيحية التي آمنت ونادت بها الكنيسة عبر العصور بل دافعت عنها أمام الملوك والهراطقة والإمبراطوريات لدرجة أن كثيرين استشهدوا لأنهم تمسكوا ونادوا بها.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Ibid., 85.

<sup>38</sup> Ibid.,

ثالثاً: أهمية مرتبطة بالمعرفة: والسؤال الفلسفي المرتبط بالمعرفة هو "كيف لنا أن نعرف؟" فبما أن المعرفة المسيحية والحق الذي نتمسك به هو مبني على الكتاب المقدس وتعاليمه فلا بد أن يكون الكتاب المقدس معصوماً لأن المعرفة التي تبنى على غير الحق تصبح غير حق والمعرفة التي تبنى على خطأ تعتبر خطأ. فإذا قلنا إن الكتاب المقدس غير معصوم تكون أيضاً عقائدنا المسيحية التي بنيت على الكتاب المقدس هشة لأنها بنيت على أساس هش وغير صحيح، وإذا قلنا أن التاريخ والأمور العلمية التي في كلمة الله غير معصومة بل فيها أخطاء فكيف لنا أن نضمن أن ما يقوله الكتاب المقدس بخصوص الخلاص حق وليس خطأ. فإذا كان المصدر لكلمة الله هو واحد "الروح القدس" فإما أن يكون كله صحيحاً وحقاً أو لا يكون. فمثلاً نسب الرب يسوع وميلاده العذر اوي وحياته وموته وقيامته كلها أمور تاريخية لا يمكن أن تخرج خارج التاريخ. فإما أن يكون تاريخ المسيح صحيحاً وبذلك يكون المسيح ونسبه صحيحاً، وإما أن يكون التاريخ خطأ وبذلك يكون المسيح ونسبه وموته وقيامته خطأ.

رابعاً: العصمة ورسالة الخلاص (الانجيل)- إن الإنجيل هو الخبر السار ويتضمن حقيقة موت المسيح ودفنه وقيامته وصعوده (اكورنثوس ١: ٥٠- ٣)، ويقول الرسول بولس عن هذا الإنجيل أنه "قوة الله للخلاص" (رومية ١: ١٦)، ولهذا لا يستحى به. لكن كيف يمكن أن نقدم للعالم إنجيلاً موثوقاً به أذا كان قد وصل الينا في كتاب غير موثوق به في أبسط الحقائق التي يتضمنها؟؟؟ بمعنى آخر اذا قلنا إن متى أو لوقا أخطئا في سلسلة نسب المسيح فكيف نثق أن ما كتباه عن حياة وصلب وموت وقيامة المسيح حقيقى؟ إن أي طيار عاقل سيحاول الهبوط بطائرته اذا اكتشف أن هناك عطلاً بها وإلا لعرض حياته وحياة من معه لخطر الموت. فإذا كان الكتاب المقدس يتضمن أخطاء تاريخية فما هو الضامن لنا أنه صادق في باقي الحقائق الإيمانية؟ يقول برين ادوارد "إن الرسالة المسيحية ممتدة بجذور ها في التاريخ...فالتجسد – الله الذي صار إنساناً قد ثبت بله بالميلاد العذراوي والفداء – الثمن الذي دُفع من أجل غفران خطايانا قد تم بموت المسيح على الصليب،

والمصالحة – الامتياز الذي يحصل عليه الخاطئ بالإيمان قد مُنح للإنسان نتيجة قيامة المسيح وصعوده للسماء، فإذا كانت هذه الأحداث غير حقيقية فكيف يمكننا أن نؤمن أن اللاهوت الذي نستقيه منها حقيقي؟" ألسماء، فإذا كانت هذه الأحداث غير حقيقية فكيف يمكننا أن نؤمن أن اللاهوت الذي نستقيه منها حقيقي؟" ألمسلخ العصمة وإيماننا في طبيعة المسيح – إن إيماننا بعصمة الكتاب من عدمه يتحكم بشكل مباشر و غير مباشر في نظرتنا وثقتنا في الابن يسوع المخلص، بمعنى أنه لا يمكن أن يكون عندنا مخلص موضع ثقة إلا اذا كان عندنا كتاب موضع ثقة. إن معرفتنا عن شخص المسيح تأتي من الكتاب المقدس، فالأناجيل الأربعة (متى ومرقس و لوقا ويوحنا) تحكى لنا عن ميلاده وحياته وخدمته وأعماله وتعاليمه وموته وقيامته وصعوده. هذه المعرفة غير ممكنة خارج الكتاب المقدس. تخيلوا لو ان الأناجيل التي تتحدث عن حياة المسيح تحتوى على أخطاء أو كما يقول البعض ان يسوع الذي تتحدث عنه الاناجيل يختلف عن يسوع التاريخي ولهذا يفصلون بين مسيح الايمان (المسيح الذي آمن به التلاميذ وكتبوا من منطلق إيمانهم به) ويسوع التاريخ وكان هناك مسيحين وليس مسيحاً واحداً. إن الشك في تاريخية أي حدث سجلته الأناجيل يجعل باقي الأحداث موضع تساؤل.

سادساً: العصمة وعلم التفسير- كيف نقترب للكتاب المقدس؟ هل نقترب اليه على أنه كلمة الله النقية والمعصومة ولهذا نخضع لها ونصدق ما فيها ونجعل سلطانها فوق اى سلطان؟، ام نقترب اليها على أنها تحتوى على أغلاط واخطاء ولهذا نُخضعها لذواتنا ونُنصب أنفسنا حكاماً وننظر إليها من العلاء. اتذكر هنا إجابة رجل الله جون وسلى عندما سئل ان كان حقاً يؤمن إن الحوت بلع يونان فقال "لو كان الكتاب المقدس قد قال أن يونان هو الذي بلع الحوت لكنت أيضاً أصدقه."

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Brain Edwards, *Nothing but the Truth: The Inspiration, Authority and History of the Bible Explained* (New York: Evangelical Press, 2006), 129-30.

# قانونية الأسفار المقدسة

قانونية الأسفار المقدسة ترتبط بتحديد أي من الاسفار موحي بها لتصبح جزءاً من الكتاب المقدس وأي من الأسفار غير موحي به فلا تضاف للكتاب المقدس. الكلمة به الكلمة به النبخة اليونانية تعنى "العصا المستقيمة" التي تستخدم في القياس ولهذا فمعنى كلمة "قانون" هو مقياس. ولأن عصا القياس تحتوى على علامات وإشارات لتحديد الطول فقد استخدمت لتشير إلى الأسفار المقدسة أو مجموعة الأسفار التي أدركها شعب الله وصارت ضمن الكتاب المقدس. الأسفار التي قبلت ككتب مقدسة سميت "أسفار قانونية." فالأسفار القانونية هي التي نستقي منها إيماننا وأعمالنا.

من المهم أن ندرك أن دور المجامع المقدسة كان في إدراك وقبول ما هو موحي به من الله. فقبول الكنيسة للأسفار لم يجعلها موحي بها من الله بل لأنها موحي بها من الله أو لا قبلتها المجامع المقدسة والكنيسة. يقول جي أي بيكر إن دور شعب الله او الكنيسة شبيه بدور العالم إسحق نيوتن الذي اكتشف قانون الجاذبية الارضية هذا القانون الموجود منذ أن خلق الله الكون، فقد أعطانا الله الجاذبية عندما خلق الكون ولهذا فهي ليست من إختراع بشر، كذلك الأسفار المقدسة هي كلمة الله التي تكلم بها من خلال أنبياءه القديسين وقبول الكنيسة لها هو إدراك بأن الله هو مصدرها وأنها كلمة الله الموحي بها، فلأنها موحي بها قبلها وأدركها شعب الله. وكما أن الجاذبية الأرضية تشهد عن نفسها ووجودها كذلك فإن كلمة الله تشهد عن نفسها ووجودها فلا يجد الإنسان أمامه إلا إدراكها والإعتراف بها. هذه الحقيقة تؤكد أنه لا يوجد سلطان فوق سلطان الله نفسه، فكيف يمكن للكنيسة أن تحكم على سفر بأنه كلمة الله إن لم يكن هذا مبنياً على أساس سلطان الكلمة نفسها

وشهادة السفر والروح القدس. يقول المصلح جون كالفن أن "أعظم خطأ هو الاقتناع الشائع بأن الأسفار المقدسة أصبح لها وزن وثقل لأن الكنيسة قبلتها وكأن كلمة الله الأبدية متوقفة على قرار البشر. "كما يقول اللاهوتي السويسرى لويس جوسين إن تطور قانونية أسفار الكتاب المقدس يمكن تخيله إذا تخيلنا أمراة تسير في حديقة مليئة بالزهور مع صاحب هذه الحديقة، وإذ هما يسيران يقطف صاحب الحديقة زهرة ويقدمها للمرأة، ثم بعد فترة أخرى يقطف زهرة أخرى ويقدمها، فثالثة ورابعة وخامسة...الخ حتى يجتمع في يدها باقة جميلة ومتكاملة من الزهور. هذا الباقة وجدت في يدها فعلياً مع أول زهرة قُدمت لها. هكذا قانونية أسفار الكتاب المقدس، هي موجودة بين أيدي شعب الرب مع اللحظة الأولى التي قدم فيها الله أول سفر لشعبه، فالله أعطى شعبه ألأسفار المقدسة التي يريدها أن تكون ألأسفار القانونية.

## قانونية العهد القديم

بدأت قانونية العهد القديم مع موسى وكتابته للأسفار الخمسة الأولى او ما يطلق عليه أسم "التوراة،" هذا واضح في سفر الخروج ٢٤: ٣-٤ "فَجَاءَ مُوسَى وَحَدَّثَ الشَّعْبَ بِجَمِيعٍ أَقُوالِ الرَّبِّ وَجَمِيعِ الأَحْكَامِ، فَلَجَابَ جَمِيعُ الشَّعْبِ بِصَوْتٍ وَاحِدٍ وَقَالُوا: «كُلُّ الأَقُوالِ الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا الرَّبُ نَفْعَلُ». فَكَتَبَ مُوسَى جَمِيعَ أَقُوالِ الرَّبِّ. وَبَكَّرَ فِي الصَّبَاحِ وَبَنَى مَذْبُحًا فِي أَسْفَلِ الْجَبَلِ، وَاثَنَيْ عَشَرَ عَمُودًا لأَسْبَاطِ إِسْرَائِيلَ الاثنَيْ عَشْرَ." الرَّبِّ. وَبَكَّر فِي الصَّبَاحِ وَبَنَى مَذْبُحًا فِي أَسْفَلِ الْجَبَلِ، وَاثْنَيْ عَشَرَ عَمُودًا لأَسْبَاطِ إِسْرَائِيلَ الاثنَيْ عَشْرَ." الرَّبِّ المُوبَى عَشَر عَمُودًا لأَسْبَاطِ إِسْرَائِيلَ الاثنَيْ عَشْرَ." أَعْبُدُمَا كَمَّلُ أَعْبُرت كتابات موسى أساساً للإيمان وأعمال شعب الله، فكانت تقرأ عليهم من وقت للآخر "فَعِنْدَمَا كَمَّلُ مُوسَى كِثَابَةَ كَلِمَاتِ هذِهِ التَّوْرَاةِ فِي كِتَابِ إلى تَمَامِهَا، أَمَرَ مُوسَى اللاَّوبِينَ حَامِلِي تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ قَائِلاً: مُوسَى كِثَابَةَ كَلِمَاتِ هذِهِ التَّوْرَاةِ فِي كِتَابِ إلى تَمَامِهَا، أَمَرَ مُوسَى اللاَّوبِينَ حَامِلِي تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ قَائِلاً: (التَثنية ١٣: «خُذُوا كِتَابَ التَّوْرَاةِ هذَا وَضَعُوهُ بِجَانِبِ تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ إلَيْكُمْ، لِيَكُونَ هُنَاكَ شَاهِدًا عَلَيْكُمْ" (التَثنية ١٣: ٤/ عَلَى مَا هُوَ مَكْتُوبٌ فِيهِ لِأَنْكَ جِينَذِذٍ نُصْلِحُ طَرِيقَكَ وَحِينَئِذٍ نَفْلِحُ" (يشوع ١: ٨) ولهذا لكَيْ تَتَحَفَّظَ لِلْعَمَلِ حَسَبَ كُلِّ مَا هُو مَكْتُوبٌ فِيهِ لِأَنْكَ حِينَذٍ نُصْلِحُ طَرِيقَكَ وَحِينَئِذٍ نَفْلِحُ" (يشوع، وهكَ المَل ما أمره به الرب "كَمَا أَمَرَ لِهِ الرَّبُ مُوسَى عَبْدَهُ هكَذَا أَمَرَ مُوسَى يَشُوع فعل كل ما أمره به الرب "كَمَا أَمَرَ للرَّبُ مُوسَى عَبْدَهُ هكَذَا أَمَرَ مُوسَى يَشُوع، وَهكَذَا فَعَلَ نَامِ لللله الرب أن كل ملك يجلس على يتلس على

كرسي المملكة يعطى نسخة من التوراة لتكون معه ليتعلم أن يتقى الرب ويحكم بحسب المكتوب فيها "وَعِنْدَمَا يَجْلِسُ عَلَى كُرْسِيّ مَمْلَكَتِهِ، يَكْثُبُ لِنَفْسِهِ نُسْخَةً مِنْ هذِهِ الشَّرِيعَةِ فِي كِتَابٍ مِنْ عِنْدِ الْكَهَنَةِ اللَّوبِّينَ، فَتَكُونُ مَعَهُ، وَيَقْرَأُ فِيهَا كُلَّ أَيَّامِ حَيَاتِهِ، لِكَيْ يَتَعَلَّمَ أَنْ يَتَّقِىَ الرَّبَّ إلهَهُ وَيَحْفَظَ جَمِيعَ كَلِمَاتِ هذِهِ الشَّريعَةِ وَهذِهِ الْفَرَائِضَ لِيَعْمَلَ بِهَا" (تثنية ١٧: ١٨-١٩). على أساس الطاعة للمكتوب توقف كل تاريخ ملوك اسرائيل ويهوذا كما توقف مصير شعب الرب كله (ملوك ألأول ٢: ٣، ٣: ١٤، دانيال ٩: ١١، ملوك الثاني ١٧: ٧-١٦، ٢١: ٧-٩، ٢٣: ٢-٤). من بعد موسى ويشوع أقام الله أنبياء كثيرين كما قال الرب لموسى (تثنية ١٨: ٥ ١- ٢٢)، لقد أدرك شعب الرب أن الأنبياء الذين أتوا من بعد موسى كتبوا كلمة الله ولهذا يصنف الكتاب العبري أسفار يشوع وقضاة وصموئيل الأول والثاني وملوك الأول والثاني على أنها كتب أنبياء (ألأنبياء المتقدمين). وصف النبي أشعياء نبؤته على أنها "الشهادة" و "الشريعة" (٨: ١٦) كذلك النبي أرميا الذي أوصبي بأن تكتب كل نبؤاته في كتاب (إرميا ٣٦)، كذلك نقر أ عن النبي دانيال الذي كان صغيراً ومعاصراً لأرميا انه شهد على أن كلمات أرميا هي كلمات الرب نفسه " أَنَا دَانِيـآلَ فَهِمْتُ مِنَ الْكُتُبِ عَدَدَ السِّنِينَ الَّتِي كَانَتْ عَنْهَا كَلِمَةُ الرَّبِّ إلى إرْمِيَا النَّبِيّ، لِكَمَالَةِ سَبْعِينَ سَنَةً عَلَى خَرَابِ أُورُ شَلِيمَ.. وَمَا سَمِعْنَا مِنْ عَبِيدِكَ الأنبياء الَّذِينَ باسْمِكَ كَلُّمُوا مُلُوكَنَا وَرُؤَسَاءَنَا وَآبَاءَنَا وَكُلَّ شَعْبِ الأَرْضِ.. وَكُلُّ إسْرَائِيلَ قَدْ تَعَدَّى عَلَى شَرِيعَتِكَ، وَحَادُوا لِئَلاَّ يَسْمَعُوا صَوْتَكَ، فَسَكَبْتَ عَلَيْنَا اللَّعْنَةَ وَالْحَلْفَ الْمَكْثُوبَ فِي شَرِيعَةٍ مُوسَى عَبْدِ اللهِ، لأَنَّنَا أَخْطَأْنَا إِلَيْهِ" (دانيال ٩: ٢، ٦، ١١). لقد شمل الوحي كتابات الأنبياء الكبار وكذلك الصغار حتى نبوءة ملاخي التي من بعدها توقف الوحي، هذه الفترة يطلق عليها سنوات الصمت والتي أمتدت لأربع قرون حتى ظهور الملاك لزكريا الكاهن أبو يوحنا المعمدان.

ينقسم العهد القديم إلى ثلاثة أقسام رئيسية: التوراة و ألأنبياء والكتب. أتبعت الترجمة السبعينية LXX ومن بعدها الترجمات الأخرى ترتيباً يركز على الموضوع، مختلفاً إلى حد ما عن ترتيب الأسفار في النسخة العبرية المازورية MT. فالعهد القديم الذي بين أيدينا ينقسم إلى الآتي:

- ١- التوراة وهي تشمل الخمس كتب التي كتبها موسى (تكوين، خروج، لاويين، عدد، تثنية)
- ٢- الأسفار التاريخية ١٢ سفراً وتضم كلاً من (يشوع، قضاة، راعوث، صموئيل الأول والثاني، ملوك ألأول والثاني، أخبار الأيام الأول والثاني، عزرا، نحميا، إستير).
  - ٣- الأسفار الشعرية ٥ أسفار (أيوب، المزامير، أمثال، الجامعة، نشيد الانشاد)
- ٤- الأنبياء ألأنبياء الكبار (إشعياء، إرميا، مراثى إرميا، حزقيال، دانيال) الأنبياء الصغار (هوشع، عاموس، ميخا، يوئيل، عوببديا، يونان، ناحوم، حبقوق، صفنيا، حجى، زكريا، ملاخى).

هذا الترتيب كما ذكرنا يختلف في النسخة العبرية المازورية، كما أن عدد الأسفار هو ٢٤ سفراً وليس ٣٩ وذلك لأن النسخة العبرية تعتبر صموئيل الأول والثاني سفراً واحداً وكذلك ملوك الأول والثاني سفراً واحداً وأخبار الأيام الأول والثاني سفراً واحداً، بالأضافة إلى ذلك الأنبياء الصغار الاثني عشر يعتبرون سفراً واحداً وبهذا يكون مجموع الاسفار ٢٤ سفراً بدلاً من ٣٩. كما تتبع النسخة المازورية MT الترتيب التالى للأسفار:

- ١- التوراة (أسفار موسى الخمسة)
- ٢- الأنبياء الأنبياء الأولون (يشوع، قضاة، صموئيل الأول والثاني (سفراً واحداً)، ملوك الأول والثاني (سفراً واحداً). الأنبياء المتآخرون (أشعياء، أرميا، والثاني (سفراً واحداً). الأنبياء المتآخرون (أشعياء، أرميا، حزقيال) والأنبياء الصغار (هوشع، عاموس، ميخا، يوئيل، عوبديا، يونان، ناحوم، حبقوق، صفنيا، حجي، زكريا، ملاخي).
- ٣- الكتب وهي تشمل الأسفار الشعرية (أيوب، مزامير، أمثال) وكذلك ما يطلق عليهم اسم الميجيلوت Megilloth (نشيد الأنشاد، راعوث، مراثي أرميا، الجامعة، واستير) ثم يأتي في الأخر الأسفار التاريخية (دانيال، عزرا، نحميا، وأخبار الأيام).

شهد الرب يسوع أكثر من مرة بقانونية جميع أسفار العهد القديم. ففي حديثه مع تلميذي عمواس قال للهما: «أَيُّهَا الْغَبِيَّانِ وَالْبَطِينَا الْقُلُوبِ فِي الإيمَانِ بِجَمِيعِ مَا تَكَلَّمَ بِهِ الأنبياء! أَمَا كَانَ يَنْبَغِي أَنَ الْمُسيحَ يَتَ الْمُ بِهِذَا وَيَدُخُلُ إلى مَجْدِهِ؟» ثُمَّ ابتَّدَأَ مِنْ مُوسَى وَمِنْ جَمِيعِ الأنبياء يُقَمِّرُ لَهُمَا الأُمُورَ الْمُخْتَصَةَ بِهِ فِي جَمِيعِ الْكُتُبِ" (لوقا ٤٢: ٢٦-٢٧). كما تحدث أيضاً مع تلاميذه في العلية قائلاً " أَنَّهُ لاَ بُدَ أَنْ يَيَمَّ جَمِيعُ مَا هُوَ مَكْتُوبٌ عَتِي فِي نَامُوسٍ مُوسَى وَالأنبياء وَالْمَرَ المِيرِ» (لوقا ٤٢: ٤٤). وفي هذا نرى الأقسام الثلاثة الرئيسية للعهد القديم: الناموس والأنبياء والكتب (التي يدعوها هنا "المزامير" وذلك لأن سفر المزامير هو أول وأطول سفر في هذا القسم). وفي متى ٢٢: ٣٥ وبعد أن ذكر الرب يسوع سلسلة من الويلات للكتبة والفريسين قال لهم "لكى يأتى عليكم كل دم زكى سُفك على الأرض، من دم هابيل الصديق إلى دم زكريا بن برخيا الذي قتلتموه بين الهيكل والمذبح." هابيل هو الشهيد الأول (تكوين ٤: ٨) وزكريا بن برخيا رُجم في الهيكل وقد ذكرت قصته في سفر والمذبح." هابيل هو الشهيد الأول (تكوين ٤: ٨) وزكريا بن برخيا رُجم في الهيكل وقد ذكرت قصته في سفر أخبار الأيام الثاني وهنا كأن الرب يسوع يقول من أول سفر إلى أخر سفر أي من التكوين لملاخي بسفر أخبار الأيام الثاني وهنا كأن الرب يسوع يقول من أول سفر إلى أخر سفر أي من التكوين لملاخي (بانسبة للترتيب الذي بين أيدينا في الترجمة العربية والترجمات الأخرى).

كما شهد المؤرخ يوسيفوس في نهاية القرن الأول الميلادي أن عدد أسفار العهد القديم هي ٢٢ والسبب في ذلك هو أنه اعتبر سفري القضاة وراعوث سفراً واحداً وذلك لأن سفر راعوث تاريخياً يعود إلى زمن القضاة وكذلك اعتبر سفري إرميا ومراثي إرميا سفراً واحداً. أغلب الظن أن سفري راعوث ومراثي إرميا انفصلا عن القضاة وإرميا لأنهما حسب التقليد اليهودي مع أسفار الجامعة و إستير ونشيد الأنشاد في الأعياد اليهودية ولهذا لقبت بالميجيلوت Megilloth. فسفر نشيد الأنشاد كان يُقرأ في عيد الفصح (في الشهر الأول)، وسفر راعوث في عيد الخمسين (في الشهر الثالث)، وسفر مراثي إرميا في معيد المنابع)، وسفر إستير الشهر الشابع)، وسفر الجامعة يُقرأ في عيد المظال (الشهر السابع)، وسفر إستير في عيد الفوريم (الشهر الثاني عشر).

بقيت كلمة أخيرة مرتبطة بقانونية أسفار العهد القديم وهي أنه بالرغم من أن قانونية أسفار العهد القديم قد انتهى الحديث فيها وخُتمت منذ عدة قرون قبل الميلاد إلا أنه كان هناك حديث ونقاش محدود جداً بين علماء اليهود بخصوص سفري الجامعة وإستير. مع العلم أن هذين السفرين كانا ضمن الأسفار القانونية للعهد القديم إلا أن النقاش بخصوصهما لم ينته إلا في مجمع جامنيا سنة ٩٠ م، ولهذا يطلق العلماء عليهما اسم Antilegomena أي"الاسفار التي اعترض عليها". هذه الاعتراضات كانت بحسب علماء اليهود أعتر اضات بسيطة جداً وناتجة عن سوء فهم من البعض للرسالة الاساسية لسفرى الجامعة و إستير. فبالنسبة لسفر أستير كان الاعتراض هو أن اسم الله لم يذكر في السفر على الاطلاق، مع أن هذا القول صحيح إلا ان الشخصية الاساسية في كل سفر أستير هي شخصية الله و عمل العناية الالهية، فالله هو الشخص الذي تتحكم في كل الامور من وراء الستار. أما بخصوص سفر الجامعة فكانت الإعتر اضات أن السفر لا يذكر وجود حياة بعد الموت كما أنه يحمل بصمة تشاؤمية عن كل شئ. طبعاً هذه الاعتراضات ليس لها أساس من الصحة فدر اسة السفر بتدقيق وفهم الأسلوب المميز الذي يستخدمه الكاتب في توصيل الحق يؤكد أن قصد الكاتب هو ان يوصل للقارئ وللسامع أن كل ما في الحياة من مال و علم وجاه... ليس له قيمة و لا منفعة إن لم يكن الإنسان منشغلاً بما وراء الشمس أي بالأبدية.

# قانونية العهد الجديد

فى البداية كانت الكنيسة الأولى بعد نشأتها فى يوم الخمسين تعتمد على العهد القديم وتعاليم المسيح التى كان التلاميذ يتناقلونها شفاهة مع الرسائل والاعلانات التى كان الله يمنحها للرسل ولأنبياء العهد الجديد، فإن بعض فالعهد الجديد استغرق اكثر من ٥٠ سنة حتى كتب واكتمل. وحتى بعد كتابة أسفار العهد الجديد، فإن بعض الأسفار قبلت بسرعة وتناقلت رسالتها من مكان إلى مكان فى وقت قصير جدا ولم تجد أى اعتراض عليها سواء من أشخاص او كنائس كذلك الأناجيل الأربعة ورسائل الرسول بولس. والأسفار التي قبلت بسرعة أطلق عيها القديس ايوسيبيوس إسم Homolegoumena "المعترف بها" أما الأسفار التي أثير حولها

بعض الاسئلة واستغرقت وقتاً أطول من الكنيسة حتى تقبلها ضمن قانونية العهد الجديد فأطلق عليها اسم Antilegomena أي الأسفار التي "تحدث ضدها." مثال لذلك رسالة العبرانيين وبطرس الثانية، فعدم معرفة كاتب رسالة العبرانيين وعدم ذكر اسمه كما هو شائع في بقية الأسفار جعل السفر موضع تساؤل من البعض، كما أن أختلاف اسلوب رسالة بطرس الثانية عن الرسالة الأولى جعل البعض يشك في أن يكون بطرس هو كاتب الرسالة الثانية.

تاريخياً كان هناك عدة أسباب دعت الكنيسة أن تقرر الأسفار القانونية للعهد الجديد.

أولاً: هرطقة مارسيون الذى نادى بأن إله العهد القديم يختلف عن إله العهد الجديد. فالله فى العهد القديم إله قاسٍ أما رسالة المسيح فهى رسالة عن الله المحب، نتيجة لهذا الفكر الخاطئ قرر مارسيون أن يرفض كل الأسفار التي ترتبط من قريب أو بعيد بالعهد القديم وفكر العهد القديم، فرفض معظم أسفار العهد الجديد فيما عدا إنجيل لوقا وعشرة رسائل للرسول بولس. أن تعاليم مارسيون الخاطئة جعلت الكنيسة تقف لتؤكد قانونية العهد الجديد وأن اسفار العهد الجديد اكثر من مجرد إنجيل لوقا ورسائل الرسول بولس.

ثانياً: انتشار الكتابات الغنوسية بالأخص في صعيد مصر (نجع حمادي) وهي التي تضمنت خرافات وقصصاً غير حقيقة عن يسوع الناصري (انجيل توماس وانجيل يهوذا...الخ).

ثالثاً: قرار الامبراطور دقلديانوس بأن يدمر الكتب المقدسة وبأنه سيقتل كل من يحتفظ بالكتب المقدسة جعل المسيحيون يعرفون أي الكتب تستحق أن يموتوا من أجلها.

ومع منتصف القرن الثانى الميلادي كان مفهوم الكتب القانونية مفهوماً شائعاً. فايريناوس (١٨٠ م) أسقف ليون وتلميذ بوليكاربوس يتحدث فى كتابه "ضد الهراطقة" عن الأناجيل الأربعة ويقتبس من سفر الأعمال ورسائل بولس (رومية ورسالتي كورنثوس وغلاطية وأفسس وفيلبي وكولوسى ورسالتي تسالونيكي ورسالتي تيموثاوس وتيطس) ورسالة بطرس الأولى ويوحنا الأولى وسفر الرؤيا. كما أنه يؤكد على أن

الكنيسة مبنية على أساس الرسل وأن الاناجيل الاربعة كانت حقيقة ثابتة معروفة ومقبولة في كل العالم المسيحي. كما أن هيبوليتوس الروماني المعاصر لاريناوس يقتبس في كتاباته من أغلب أسفار العهد الجديد. ومع بداية القرن الثالث نجد أدلة واضحة على قانونية العهد الجديد في كتابات الأباء مثال ترتوليان وكليمندس الاسكندري وأريجانوس الذين إمتلأت كتاباتهم بإقتباسات من كل اسفار العهد الجديد. السفر الوحيد الذي كان موضع تساؤل مع القرن الثالث هو سفر العبرانيين. وأول قائمة لأسفار العهد الجديد هي التي قدمها لنا القديس أثناسيوس الإسكندري سنة ٢٦٧ م، لكن ليس معنى هذا أن قانونية أسفار العهد الجديد لم تكن قد قررت قبل ذلك، فالأسفار القانونية أدركتها واعترفت بها الكنيسة منذ لحظة كتابتها وهذا ما تؤكده كتابات الأباء الذين اقتبسوا من كل أسفار العهد الجديد. أن ما حدث في مجمع هبو سنة ٣٩٣ م كان مجرد الاعتراف العلني المصحوب بسلطان المجمع المقدس بأن الاسفار السبعة والعشرين التي قبلتها الكنيسة منذ زمن كتاباتها هي الأسفار القانونية للعهد الجديد وبهذا ينتهي أي تساؤل حول صحة قانونية أسفار العهد الجديد.

### أسفار أبوكريفا

لكن ماذا عن أسفار أبوكريفا او ما يطلق عليها أيضاً Deutero-Conanical Books "الأسفار القانونية الثانية"؟ يدّعي الكاثوليك والأرثوذكس بأن البرتستانت قد قاموا بحذف الكتب التالية من الطبعات البروتستانتية للكتاب المقدس: طوبيا، يهوديت، تتمة أستير، حكمة سليمان، حكمة يشوع بن سيراخ، باروخ، تتمة سفر دانيال، المكابيين الأول والثاني. وللرد نسرد بإختصار الحقائق التالية بخصوص هذه الكتب:

1- لم ترد هذه الكتب ضمن قائمة ألأسفار القانونية للعهد القديم التي أوردها المؤرخ يوسيفوس في القرن الأول الميلادي حيث يقول "إن السجلات منذ أرتحشستا إلى وقتنا تسجل كل شيء، ولكن هذه السجلات لم تَحْظَ بالثقة التي حظيت بها السجلات القديمة، لأن سلسلة الأنبياء توقفت. ولكن الإيمان الذي وضعناه في كتاباتنا يتَّضح من سلوكنا، فإنه بالرغم من مرور الوقت الطويل، لم يجرؤ أحد أن

- يضيف عليها شيئاً أو أن يحذف منها شيئاً أو يغيّر منها شيئاً". من المعروف ان زمن ارتحشستا يشير إلى فترة ما بعد السبى و هو وقت كتابة أخر سفر في العهد القديم و هو سفر ملاخي.
- ٢- لم يعترف اليهود بهذه الكتب فهى قد كتبت فى وقت متأخر بعد عزرا و لم تظهر إلا فى فترة انقطاع الوحي. فكل علماء اليهود أجمعوا على أن ملاخى هو أخر أنبيائهم. ومع أن هذه الأسفار كانت ضمن الترجمة السبعينية للعهد القديم إلا أن اليهود لم يضعوها ضمن الكتب القانونية الموحي بها من الله.
- ٣\_ لم يدع كُتاب هذه الاسفار النبوة وان ما كتبوا هو وحي من الله بل بالعكس فكاتب المكابيين الثانى يقول فى نهاية سفره "فإن كنت قد أحسنتُ التأليف وأصبتُ الغرض، فذلك ما كنتُ أتمنّى. وإن كان قد لحقني الوهن والتقصير فإني قد بذلت وسعي. ثم كما أن شرب الخمر وحدها أو شرب الماء وحده مضرّ، وإنما تطيب الخمر ممزوجة بالماء وتُعقب لذة وطرباً، كذلك تنميق الكلام على هذا الأسلوب يطرب مسامع مطالعي التأليف».
  - ٤\_ رفض مجمع جامينا سنة ٩٠ م هذه الأسفار واعتبرها غير قانونية.
    - ٥\_ لم يستشهد السيد المسيح بهذه الكتب على الإطلاق.
    - ٦\_ لا يتضمن العهد الجديد أى اقتباس من هذه الاسفار.
- ٧\_ آباء الكنيسة واللاهوتيون القدامي مثل أوريجانوس وأثناسيوس وكيرلس وميلتو أسقف ساردس وأبيفانيوس (جيروم) لم يضموا هذه الأسفار إلى قوائم ألأسفار القانونية للعهد القديم. فجيروم الذي كتب مقدمات لأغلب أسفار العهد القديم ومترجم (الفولجاتا- الترجمة اللاتينية) وضع هذه الاسفار في مكان خاص بها معتبراً إياها غير قانونية ومشكوكاً في صحتها و لهذا وضعها بعد ملاخي وأطلق عليها أسم "أسفار ما بين العهدين." وحتى الأب متى المسكين يقول في كتابه "الحكم الألفي" إن

"كتب الأبوكريفا العبرية المزيفة، التي جمعها وألفها أشخاص كانوا ضالعين في المعرفة، ولكن لم يكونوا "مسوقين من الروح القدس"... تسمى هذه الكتب بالأبوكريفا المزيفة، وهي من وضع القرن الثاني قبل المسيح، وفيها تعاليم صحيحة وتعاليم خاطئة وبعض الضلالات مختلطة بعضها ببعض. ولكنها ذات منفعة تاريخية كوثائق للدراسة"

٨. تتضمن هذه الكتب تعاليماً خاطئة مثل أهمية الصلاة وجمع التقدمات من أجل الموتى، فيهوذا المكابى جمع تقدمة مقدار ها ألفى در هم من الفضة أرسلها إلى أورشليم ليقدم بها ذبيحة عن الخطية من أجل الموتى ليُحلوا من الخطية (٢مكابيين ١٢: ١١-٥٤). كذلك التركز على دور ألاعمال الظاهرة فالصدقة تنجى من الموت وتمحو الخطايا (طوبيا ٤: ١١، ١٢: ٩). كما تتضمن هذه الكتب أخطاء تاريخية كثيرة منها أن تغلث فلاسر سبى سبط نفتالي فى القرن الثامن قبل الميلاد، بينما يقول التاريخ أن السبى الأشوري حدث فى القرن السابع ٢٢٧ ق.م. وقت شلمناصر. وقال أن بلاسر دمر نينوى (طوبيا ١٤: ٦) بينما الذى دمر ها هو نبوخذنصر سنة ٢١٦ ق.م. يقول يشوع بن سيراخ أن عظام يوسف بن يعقوب "أفتقدت، وبعد موته تنبأت" (٩٤: ١٨). كما تتضمن الأسفار أخطاء أخلاقية منها يقول طوبيا أن ملاكاً من السماء كذب عليه وأخبره بأنه من نسل حننيا العظيم (٥: ١٧-١٩). كما يظهر الله فى سفر يهوديت وكأنه راض عن أستخدام طرق الخداع والمكر عند مواجهة الاعداء (٩: ١٠-١٠).

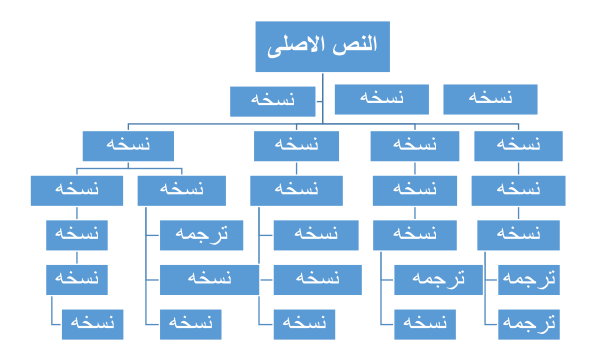
و- تحتوى الأسفار على خرافات كثيرة بها. فنجد في سفر طوبيا قصة طوبيا والملاك رافائيل، كيف أنه في يوم من الأيام كاد حوت أن يفتر سه، ولكنه تمكن من الحوت بعد أن اتبع إرشادات الملاك رافائيل في كيفية القضاء على الحوت. ثم كيف بعد ذلك أمره الملاك بأن يشق جوف الحوت ويحتفظ

بقلبه ومرارته وكبده، لأنه توجد منافع علاجية لهذه الأعضاء. فدخمان قلب الحوت إذا وضع على الجمر يطرد كل جنس من الشياطين في رجل كان أو امرأة بحيث لا يعود يقربهما أبدا. والمرارة تنفع لمسح العيون التي عليها غشاء فتبرأ (طوبيا ٦: ٨، ٩). أما بالنسبة إلى كبد الحوت فبحرقه ينهزم الشيطان (طوبيا ٦: ١٩).

كل هذه الحقائق بخصوص أسفار الأبوكريفا كانت كفيلة بأن يقرر علماء اليهود ومن بعدهم الرب يسوع والعهد الجديد ثم المصلحون ودار الكتاب المقدس على مستوى العالم أن هذه الاسفار ليست قانونية ولا ترتقى لتكون جزءاً من الوحي الالهي.

#### مخطوطات الكتاب المقدس

من الاعتراضات التي يرددها الرافضون لعصمة الكتاب المقدس إعتراض مرتبط بالمخطوطات الأصلية. فهم يقولون بما أن العصمة مرتبطة بالمخطوطات الأصلية للكتاب المقدس وبما أن هذه المخطوطات غير موجودة فلا يوجد ما يضمن لنا أن النص الذي بين أيدينا هو نسخة طبق الأصل من المخطوطة الأصلية؟ طبعاً عدم وجود المخطوطات الأصلية ليس دليلاً على عدم عصمة الكتاب المقدس، لأن ما لدينا من مخطوطات، بل الآف المخطوطات، والترجمات الكثيرة جداً كافية بأن تقودنا إلى النص الأصلى لإعلان الله. فلنفترض بأن الدستور الأمريكي والذي قد تبناه الكونجرس في ١٧ سبتمبر ١٧٨٧ والمحفوظ في البيت الابيض قد نُسِخَ مع الوقت إلى عدة نسخ ووضعت النسخة الأولى في مكتبة الكونجرس والثانية في مبنى المحكمة الدستوريا العليا والثالثة في مبنى البنتاجون ومع مرور الوقت طُبعت او نُسخت، من هذه النسخ الثلاثة، عشرات النسخ الأخرى (طبعا بعض النسخ قد نجد فيها أخطاء نتيجة النسخ أو تغير في حرف أو تكر إر حرف الخ). بعد فترة طويلة من الزمان سرقت أو فقدت النسخة الأصلية من البيت الابيض، السؤال المهم هو: هل يمكن ان نصل إلى الكلمات الأصلية للدستور أم لا؟؟؟؟ الإجابة طبعاً هي نعم، فاذا جمعنا النسخ الموجودة من الدستور وقار نناها معا يمكن الوصول إلى النص الأصلي للدستور: والرسم التالي يوضح لنا هذه الفكرة



إن ما لدينا من مخطوطات لا يترك أدنى شك فى أن النص الذى بين أيدينا هو نسخة طبق الأصل من النص الأصلى وحتى الاختلافات التى نراها بين المخطوطات لا تؤثر على أى عقيدة من العقائد الكتابية. فهده الأختلافات هى أختلافات نتيجة النسخ وتشمل هذه الأخطاء ما يلى:

- ١-هابلوجرافي كتابة الحرف المكتوب مرتين بدلاً من مرة واحدة فقط.
  - ٢- ديتوجر افي- كتابة الحرف المكتوب مرة واحدة بدلاً من مرتين.
    - ۳- میتاتیسس- تغیر ترتیب حرفین.
- ٤ فيوشن ضم كلمتين منفصلتين في كلمة واحدة (بمعنى عدم ترك مسافة بين الكلمتين)
  - ٥-فيشون فصل كلمة واحدة إلى كلمتين منفصلين.
- ٦-هوموفوني- بالاخص كلمة (١٦٦(له) وكلمة (٨ (لا) حيث التشابهه قوى جداً بين الكلمتين.
  - ٧-الخطأ في قراءة حروف متشابهة سواء في اللغة العبرية أو اليونانية، مثل:
    - hi D8 [qKB

٨- هوميوتيلتون – (أخطاء النظر) وهو عندما يترك الكاتب عن طريق الخطأ سطراً كاملا" وذلك لان السطرين لهما نهاية متشابهة فيظن أن السطر الذي ينبغي ان يكتبه قد كُتب.

٩- الخطأ في قراءة الحروف المتحركة على أنها ساكنة.

## مخطوطات العهد القديم

### ١) قبل فترة السبى ٥٨٦ ق.م.

يخبرنا الكتاب المقدس أن كلمة الله المكتوبة كانت محفوظة وموجودة قبل السبى البابلى ٥٨٦ ق.م.، فسفر التثنية ٣١: ٢٤-٢٦ يقول "عِنْدَمَا أَكَمَّلَ مُوسَى كِتَابَةَ كَلِمَاتِ هذِهِ التَّوْرَاةِ فِي كِتَابٍ إلى تَمَامِهَا، أَمَرَ مُوسَى اللاَّويِّينَ حَامِلِي تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ قَائِلاً: ٢٠ «خُذُوا كِتَابَ التَّوْرَاةِ هذَا وَضعَعُوهُ بِجَانِبِ تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ مُوسَى اللاَّويِّينَ حَامِلِي تَابُوتِ عَهْدِ الرَّبِ أَن يُعطى كل ملك يجلس على كرسى المملكة نسخة من الهوكُمُ، لِيَكُونَ هُذَاكُ شَاهِدًا عَلَيْكُمْ. الله كما أوصى الرب بأن يُعطى كل ملك يجلس على كرسى المملكة نسخة من سفر الشريعة عند تنصيبه لتكون الأساس لحكمه والدستور الذي لا يَحيد عنه "وَعِنْدَمَا يَجْلِسُ عَلَى كُرْسِيِّ مَمْلُكَتِهِ، يَكُثُنُ لِنَفْسِهِ نُسْخَةً مِنْ هذِهِ الشَّرِيعَةِ فِي كِتَابٍ مِنْ عِنْدِ الْكَهَنَةِ اللاَّويِّينَ، فَتَكُونُ مَعَهُ، وَيَقْرَأُ فِيهَا كُلَّ أَيَّامٍ مَمْلُكَتِهِ، يَكُثُنُ لِنَفْسِهِ نُسْخَةً مِنْ هذِهِ الشَّرِيعَةِ فِي كِتَابٍ مِنْ عِنْدِ الْكَهَنَةِ اللاَّويِيْنَ، فَتَكُونُ مَعَهُ، وَيَقْرَأُ فِيهَا كُلَّ أَيَّامٍ حَيْةٍ لَكُونُ مَعَهُ، وَيَقْرَأُ فِيهَا كُلَّ أَيَّامٍ حَيَاتٍهِ، لِكَيْ يَتَعَلَّمَ أَنْ يَتَّقِيَ الرَّبَ إِلهَهُ وَيَحْفَظَ جَمِيعَ كَلِمَاتِ هذِهِ الشَّرِيعَةِ وَهذِهِ الْفَرَائِضَ لِيَعْمَلَ لِهَا، لِنَلاَ يَوْ فِي وَسَطِ حَيْدِهِ الْفُرَائِلَ."

وعندما بدأ العمل في ترميم بيت الرب في أيام يوشيا الملك وجد الكهنة سفر الشريعة بجانب تابوت عهد الرب وكان ذلك سنة ٦٢١ ق.م. حيث نقرأ في سفر الملوك الثاني ٢٢: ٨-١١ "فَقَالَ حِلْقِيًّا الْكَاهِنُ الْعَظِيمُ لِشَافَانَ الْكَاتِبِ: «قَدْ وَجَدْتُ سِفْرَ الشَّرِيعَةِ فِي بَيْتِ الرَّبِ». وَسَلَّمَ حِلْقِيًّا السِّفْرَ لِشَافَانَ فَقَرَأَهُ. وَجَاءَ شَافَانُ الْكَاتِبُ إلى الْمَلِكِ وَرَدَّ عَلَى الْمَلِكِ جَوَابًا وَقَالَ: «قَدْ أَفْرَغَ عَبِيدُكَ الْفِضَيَّةَ الْمَوْجُودَةَ فِي الْبَيْتِ وَدَفَعُوهَا إلى يَدِ عَامِلِي

الشُّغُلِ وُكَلاَءِ بَيْتِ الرَّبِ». وَأَخْبَرَ شَافَانُ الْكَاتِبُ الْمَلِكَ قَائِلاً: «قَدْ أَعْطَانِي حِلْقِيًّا الْكَاهِنُ سِفْرًا». وَقَرَأَهُ شَافَانُ أَمْمَ الْمُلِكِ. فَلَمَّا سَمِعَ الْمَلِكُ كَلاَمَ سِفْرِ الشَّرِيعَةِ مَرَّقَ ثِيَابَهُ!" إكتشاف سفر الشريعة كان حدثاً مهماً جداً، فمن الواضح أن ملوك يهوذا الاشرار سواء كان آحاز الذي دنس هيكل الرب او منسى الملك (جد يوشيا) الذي بني مذابح في بيت الرب الذي قال الرب عنه: "في أورشليم أضعُ اسمي" (٢ مل ٢١: ٤)، أو أمون (أبو يوشيا) الذي عمل الشر في عيني الرب كما عمل منسى أبوهُ... وعبد الأصنام التي عبدها أبوهُ وسجد لها" (٢ يوشيا) الذي عمل الشر في عيني الرب كما عمل منسى أبوهُ... وعبد الأصنام التي عبدها أبوهُ وسجد لها" (٢ مل ٢١: ٢١) كل هولاء قد عملوا على إبادة كل ما يتعلق بالرب إله اسرائيل بما فيها سفر الشريعة وانتقاله من جبل إلى حبل إلى المراء على عالى المراء على عالى المراء على المراء على المراء على المراء على عراء المراء على المراء عل

أما فيما يتعلق بأقوال الأنبياء، فكان الأنبياء يُسجلون نبؤاتهم أو يملونها على تلاميذهم الذين بدور هم يسجلونها ويحفظونها. فإشعياء يقول "صُرَّ الشِّهَادَةَ. اخْتِم الشَّريعَة بِثَلامِيذِي" (إشغياء ١٦)، إنه يأمر تلاميذه بأن يكتبوا نبؤاته التي أعلنها له الرب ويحفظونها حتى يأتى وقت تحقيقها فتُقرأ على الشعب كتأكيد بأن إشعياء نبي الرب وما يقوله من نبؤات يتحقق. كما أمر الرب إرميا أن يكتب كل الكلام الذي أعلنه له " «خُذْ إِنْهَا عَنْ بَوْ وَاكْتُبْ فِيهِ كُلَّ الْكَلامِ الَّذِي كَأَمْتُكُ بِهِ عَلَى إِسْرَائِيلَ وَعَلَى يَهُوذَا وَعَلَى كُلِّ الشَّعُوبِ، مِنَ الْيَوْمِ الَّذِي كُلَّ الشَّرِ الَّذِي كُلُّ الشَّرِ الَّذِي كُلُّ الشَّرِ الَّذِي أَنَا مُفَكِّرٌ أَنْ أَصْنَعَهُ الْيَوْمِ الَّذِي كُلُّ الشَّرِ الَّذِي أَنَا مُفَكِّرٌ أَنْ أَصْنَعَهُ بِهِمْ فَيَرْجِعُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَنْ طَرِيقِهِ الرَّدِيءِ، فَأَغْفِرَ ذَنْبَهُمْ وَحَطِيقَتَهُمْ». فَدَعَا إِرْمِيَا بَارُوحَ بُنْ نِيرِيًا، فَكَتَب بَكُورُ عَنْ فَمِ إِرْمِيًا كُلُّ وَاحِدٍ عَنْ طَرِيقِهِ الرَّدِيءِ، فَيْ ذَرْجِ السِّقْرِ. وَأَوْصَى إِرْمِيَا بَارُوحَ قَائِلاً: «أَنَا مَخْبُوسٌ لا بَارُوحُ عَنْ فَم إِرْمِيًا كُلُّ وَاحِدٍ عَنْ طَرِيقِهِ الرَّدِيءِ، فَيْ ذَرْجِ السِّقْرِ. وَأَوْصَى إِرْمِيَا بَارُوحَ قَائِلاً: «أَنَا مَخْبُوسٌ لا أَقْدِرُ أَنْ أَنْصَا فِي آذَان الشَّعْب، فَيَعْ فَمَا الرَّبِ فِي يَوْمِ الصَوْمِ، وَاقْرَأُهُ أَيْصَا فِي آذَان كُل يَهُوذَا الْقَادِمِينَ مِنْ مُدُنِهِمْ لَعَلَ تَصَرُّ عَهُمْ يَقَعُ أَمَامَ فِي بَيْتِ الرَّبِ فِي يَوْمِ الصَوْمِ، وَاقْرَأُهُ أَيْصَا فِي آذَان كُل يَهُوذَا الْقَادِمِينَ مِنْ مُدُنِهِمْ لَعَلَ تَصَرُّ عَهُمْ يَقَعُ أَمَامَ الرَّبَ فِي يَوْمِ الصَوْمِ، وَاقْرَأُهُ أَيْصَا فِي آذَان كُل يَهُوذَا الْقَادِمِينَ مِنْ مُدُنِهِمْ لَعَلَ تَصَرُّ عَهُمْ يَقَعُ أَمَامَ الرَّبَ عِي يَوْمِ الصَوْمِ، وَاقْرَأُهُ أَيْصَا فِي آذَن كُل يَهُودُا الْقَادِمِينَ مِنْ مُدُنِهِمْ لَعَلَ تَصَرُّ عَهُمْ يَقَعُ أَمَامَ الرَّبُ عَنْ طَريقِهِ الرَّرِعِ عَنْ طُريقِهُ الرَّبُهُ عَلْهُ مَلْ أَوْحِوهِ عَنْ طُريقِهِ الرَّرِعِ المَّرَاءُ المَّرَاءُ المَّرَاءُ السَّاهُ عَلَى الْصَلَامُ الْوَاعَ الْمَاعُ الْمَاعُولُولُ الْمُنْعُلُ اللَّرَبِ عُنْ الْمَلَ

الرَّبِّ" (إرميا ٣٦: ٢-٨). وعندما قرأ باروخ كلام هذا السفر في مسامع الشعب خافوا وقالوا لباروخ: «إِخْبَارًا نُخْبِرُ الْمَلِكَ بِكُلِّ هِذَا الْكَلاَمِ». ١٠ ثُمَّ سَأَلُوا بار و خ قائلين: «أَخْبِرْ نَا كَيْفَ كَتَبْتَ كُلَّ هِذَا الْكَلاَمِ عَنْ فَمِهِ؟» فَقَالَ لَهُمْ بَارُ و حُ: «بِفَمِهِ كَانَ يَقْرَ أُ لِي كُلَّ هِذَا الْكَلاَمِ، وَ أَنَا كُنْتُ أَكْثُبُ فِي السِّفْرِ بِالْحِبْرِ » (إر ميـا ٣٦: ١٦–١٨). حتى عندما أخذ الملك يهوياقيم الدرج ومزقه ثم أحرقه صارت كلمة الرب إلى إرميا بعد إحراق الملك للدرج: «عُدْ فَخُذْ لِنَفْسِكَ دَرْجًا آخَرَ، وَاكْتُبْ فِيهِ كُلَّ الْكَلاَمِ الأولِ الَّذِي كَانَ فِي الدَّرْجِ الأول الَّذِي أَحْرَقَهُ يَهُو يَاقِيمُ مَلِكُ يَهُوذَا، وَقُلْ لِيَهُو يَاقِيمَ مَلِكِ يَهُوذَا: هكَذَا قَالَ الرَّبُّ: أَنْتَ قَدْ أَحْرَقْتَ ذلِكَ الدَّرْجَ قَائِلاً: لِمَاذَا كَتَبْتَ فِيهِ قَائِلاً: مَجِيئًا يَجِيءُ مَلِكُ بَابِلَ وَيُهْلِكُ هَذِهِ الأَرْضَ، وَيُلاَشِي مِنْهَا الإنسان وَ الْحَيَوَ انَ الذَّلِكَ هكذَا قَالَ الرَّبُّ عَنْ يَهُو يَاقِيمَ مَلِكِ يَهُو ذَا: لاَ يَكُونُ لَهُ جَالِسٌ عَلَى كُرْسِيّ دَاوُدَ، وَتَكُونُ جُنَّتُهُ مَطْرُو حَةً لِلْحَرّ نَهَارًا، وَلِلْبَرْدِ لَيْلاً. وَأَعَاقِبُهُ وَنَسْلَهُ وَ عَبِيدَهُ عَلَى إِثْمِهِمْ، وَأَجْلِبُ عَلَيْهِمْ وَعَلَى سُكَّانِ أُورُشَلِيمَ وَعَلَى رِجَالِ يَهُوذَا كُلَّ الشَّرِّ الَّذِي كَلَّمْتُهُمْ عَنْهُ وَلَمْ يَسْمَعُوا. فَأَخَذَ إِرْ مِيَا دَرْجًا آخَرَ وَدَفَعَهُ لِبَارُوخَ بْن نِيريَّا الْكَاتِبِ، فَكَتَبَ فِيهِ عَنْ فَم إِرْ مِيَا كُلَّ كَلاَم السِّفْرِ الَّذِي أَحْرَقَهُ يَهُو يَاقِيمُ مَلِكُ يَهُوذَا بِالنَّارِ، وَزِيدَ عَلَيْهِ أَيْضًا كَلاَمٌ كَثِيرٌ مِثْلُهُ" (إرميا ٣٦: ٢٧-٣٢). إن هذه الآيات تخبرنا بأن الرب ساهر على كلمته فلا يقدر الملك ولاحتى السبى والدمار الذي حدث لمدينة أورشليم ولهيكل الرب سنة ٨٦٥ ق. م على يد نبوخز نصر ملك بابل أن يمحو كلمة الله من الوجود. يقول اللاهوتي والعلامة الانجليزي المعروف اف اف بروس "إنها فعلا معجزة أن لا تزول الأسفار المقدسة القديمة نتيجة السبي البابلي"ن

## ٢) فترة ما بعد السبى:

عندما عاد عزرا مع ال ٠٠٠،٠٠ من اليهود الذين استجابوا لدعوة كورش بالرجوع إلى اورشليم تقول كلمة الرب أنه رجع بالشريعة في يده "مِنْ أَجْل أَنَّكَ مُرْسَلٌ مِنْ قِبَل الْمَلِكِ وَمُشِيريهِ السَّبْعَةِ لأَجْل السُّوَال

<sup>40</sup> F. F. Bruce, "Transmission and Translation of the Bible," *The Expositor's Bible Commentary*. Ed., Frank E. Gaebelein (Grand Rapids: Zondervan, 1979), 1: 40

-

عَنْ يَهُوذَا وَأُورُشَلِيمَ حَسَبَ شَرِيعَةِ إِلَهِكَ الَّتِي بِيَدِكَ" (عزرا ٧: ٤١). فعزرا هذا كان "كاتب" ماهرٌ في شريعة مُوسى التي أعطاها الربُ إلهُ إسرائيل" (٧: ٦)، كلمة كاتب بالعبري هي ١٥٥ سوُفير أي معلم "كاتب" وهي كلمة تستخدم في الأصل لتشير إلى سكرتير القصر الملكي (٢ صم ٨: ١٧ و ٢٠: ٢٠)، أو إلى الشخص الذي يدرس ويفسر وينسخ الأسفار المقدسة. كان عزرا معه سفر الشريعة وقد قام بقراءته أمام كل الشعب في اورشليم في عيد المظال. بجانب وجود سفر الشريعة في أورشليم بعد السبي يؤكد لنا الكتاب المقدس أن كتابات الأنبياء كانت ايضاً موجودة ومعروفة والدليل على ذلك هو كلام النبي زكريا بن برخيا ورجوعه إلى كلام الأنبياء الذين كانوا قبل السبي "ألأنبياء اللأولون." (زكريا ١: ٤-٦).

## ٣) مخطوطات البحر الميت (قمران)

تعود مخطوطات قمر ان التى اكتشفت سنه ١٩٤٧ إلى القرن الأول والثانى قبل الميلاد. فقد اكتشف هذه المخطوطات أحد الرعاة الذى كان يرعى الاغنام فى وادى قمر ان وعندما اختفت أحد أغنامه هم بالبحث عنها فرمى حجراً فى ثقب فى تل على الجانب الغربى للبحر الميت، واندهش وهو يسمع صوت تحطم آنية فخارية فدخل ليستكشف الأمر فوجد أوانى فخارية كثيرة وكبيرة تحتوى على لفائف من جلد ملفوة فى انسجة كتانية وبداخلها مخطوطات تعود إلى ما قبل الميلاد. يقول أف أف بروس إن هذه المخطوطات ترجع إلى الفترة ما بين اضطهاد اليهود تحت يد انتيوخوس ابيفانوس الرابع ١٦٧ ق. م. إلى دمار هيكل اورشليم سنه ٥٠ ميلادية. فام علماء المخطوطات بترتيب هذه المخطوطات وقراءتها وكذلك ترجمتها وهى تحتوى على معظم أسفار العهد القديم. فمثلاً سفر إشعياء وجدَ كاملاً فى مخطوطة واحدة. أعطى علماء المخطوطات أرقاماً ورموزاً لكل مخطوطة حتى يمكننا ان نميز بين بعضها البعض فمثلاً مخطوطة إشعياء يشار اليها بالاحرف الاتية IQIs أى المخطوطة التي اكتشفت فى الكهف الأول فى وادى قمران والأولى من حيث

\_

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> F. F. Bruce, "Transmission and Translation of the Bible," 40.

الأهمية، وهي موجودة الان في الجامعة العبرية بأورشليم. بدراسة آلاف القطع الصغيرة التي اكتشفت في كهف ٢ كهف ١ وكهف ٤ استطاع العلماء معرفة أكثر من ٣٨٠ مخطوطة لأسفار العهد القديم. كما احتوى كهف ٢ على أكثر من ١٨٠ قطعة fragments من المخطوطات ربعها مخطوطات لأسفار كتابية. أما كهف ٣ فقد اشتهر بأحتوائه على رقائق من النحاس منقوش عليها أيات من الكتاب المقدس. أما كهف ٧ فقد احتوى على مخطوطات لأسفار الكتاب المقدس مترجمة إلى اللغة اليونانية، أما كهف ٨، ٩، ١، ١، ١ فقد وجد بهما خمسة أسفار او أدراج كاملة وجزء من سفر اللاويين وأجزاء من سفر المزامير والترجوم الأرامي لسفر أيوب. أولقائمة التالية تحتوى على المخطوطات التي قام العلماء بنشرها في كتب:

- 1- مخطوطة البحر الميت لسفر إشعياء (IQIs) والتي تحتوى على سفر إشعياء كاملاً (٦٦ أصحاحاً) وتعود إلى ١٥٠-١٠٠ ق.م. أهمية هذه المخطوطة هو تطابقها الكامل مع المخطوطة المازورية MT التي تعود إلى القرن الثامن الميلادي مما يؤكد مصداقية النسخ المازورية وانها نسخت من المخطوطات الاصلية.
- ٢- تفسير سفر حبقوق (IQpHb) الاصحاح الأول والثاني فقط ويعود إلى ١٠٠-٥٠ ق.م. يقول أرتشر
   أن نص حبقوق مطابق للنص المازوري MT.
  - ٣- سفر إشعياء في الجامعة العبرية وبالاخص الاصحاحات ٤١-٦٦ والتي تعود إلى سنة ٥٠ ق.م.
    - ٤- أجزاء من سفر اللاوبين (IQ) نسخت في أغلب الظن في القرن الرابع قبل الميلاد.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Gleason Archer, A Survey of Old Testament Introduction, (Chicago: Moody Press, 1994), 44.

- ٥- أجزاء من سفر التثنية (4Q) والاصحاحات من ١٩-٢٦ وهي تتطابق اكثر مع الترجمة السبعينية .LXX
- آجزاء من سفري صموئيل (4Q) وبالتحديد ٢٧ جزءا وتعود إلى القرن الأول قبل الميلاد، وهذه
   الاجزاء تتطابق مع الترجمة السبعينية
  - ٧- سفر إرميا وكذلك الأنبياء الصغار (40) وهي تعود إلى القرن الثالث قبل الميلاد
    - ٨- سفر الجامعة (4Q) ويعود إلى القرن الثاني قبل الميلاد
- 9- أجزاء من سفر الخروج (4Q) والاصحاح الأول وهي تتفق مع الترجمة السبعينية من حيث عدد الافراد الذين نزلوا مع يعقوب إلى مصر (٧٥ نفساً). كما شملت هذه المخطوطة أجزاء من الاصحاحات ٧ و ٢٩ و ٣٠ و ٣٠ من نفس السفر. ويرجح العلماء ان عمر هذه المخطوطة يعود إلى القرن الأول قبل الميلاد.
- ١٠ سفر العدد والتثنية (اصحاح ٣٢ "ترنيمة موسى") ومختصر لسفر إرميا واجزاء من سفر دانيال
   (4Q) كلها تعود إلى القرن الثاني قبل الميلاد.
- 11- سفر المزامير (11Q) مخطوطات كهف 11 تحتوى على ٣٧ مزموراً، أغلبهم يتطابق مع النص المازوري.

يقول أريتشر أن در استنا لمخطوطات البحر الميت تؤكد وتشير إلى أربع عائلات من المخطوطات كانت موجودة من قبل وهي:

 $<sup>^{43}</sup>$  لمزيد من المعلومات يمكن الرجوع إلى F. F. Bruce, Biblical Exegesis in Qumran Texts (Grand Rapids: Eerdmans, 1959), 7-17.

ا) مخطوطات سابقة للنص المازورى والتى منها تم نسخ النص المازورى قبل اضافة الحروف المتحركة إليه.

٢) مخطوطات سابقة للترجمة السبعينية والتي استخدمت كنص أصلى تم ترجمته إلى اليونانية.

٣) مخطوطات سابقة للتوراة السامرية (أسفار موسى الخمسة فقط) والتي منها تم نسخ مخطوطة التوراة
 السامرية The Samaritan Pentateuch .

٤) مخطوطات محايدة لا تتبع أى من الثلاث عائلات الأول ''.

مع أن إكتشاف مخطوطات قمران يعتبر أعظم إكتشاف مر تبط بالكتاب المقدس إلا ان الفائدة العظمى لهذه المخطوطات تعود إلى أنها أكدت لنا بما لا يحمل أدنى شك مصداقية النص المازورى المازورى المختلفة للكتاب المقدس. Masoretic Text الذى بين أيدينا اليوم والذى يعتبر أساس معظم الترجمات المختلفة للكتاب المقدس. وجاءت مخطوطات قمران لتشهد بأن النص المعروف بالمازورى المأخوذ من نسخة كانت موجودة عام ١٠٠ م. ، يمثل النص الأصلى الذى كتبه كتاب العهد القديم. يقول جوش مكدويل "كيف نتأكد أن مخطوطة من عام ١٠٠ م صحيحة وطبق الأصل من المخطوطات القديمة السابقة لميلاد المسيح؟ والإجابة: شكراً لمخطوطات البحر الميت، فإن مخطوطة إشعياء ترجع إلى ما قبل المخطوطات التي معنا بألف سنة فالعلماء يرجعون بتاريخ نسخها إلى ١٢٥ ق.م... ولقد وجد تطابق مذهل بين مخطوطة إشعياء القديمة (١٢٥ ق.م.) ومخطوطات الكتبة المازوريين (١٦ م) مما يدل على دقة النساخ على مدى ألف سنة. "نه يتفق معظم علماء المخطوطات ونقد النص أن مخطوطات قمران وبالاخص مخطوطة إشعياء تتقق وتتطابق مع النص العبرى الذي بين أيدينا فيما يزيد عن ٩٥ % وأن ال ٥ % الباقية هي اختلافات قم الهجاء او نسخ حروف متشابهة.

<sup>45</sup> Josh McDowell, The New Evidence that Demands a Verdict (Nashville: Thomas Nelson, ), 76.

-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Archer, A Survey of Old Testament Introduction, 45.

#### ٤) مخطوطات تعود إلى ما بعد المسيحية

۱- مخطوطة كيرينسيس (Codex Cairensis (C) وهي تشتمل على أسفار الأنبياء المتقدمين والأنبياء المتأخرين والأنبياء المتأخرين وقد نسخها هارون بن أشير سنة ۸۹۰ م، أغلب الظن ان الصليبين حملوها معهم من أورشليم سنة ۱۰۹۹ م.

٢- مخطوطة المتحف البريطاني الشرقية ٥٤٤٥ وهي نسخة من التوراة (أسفار موسى الخمسة) وتعود
 إلى سنة ٨٥٠ م.

٣- المخطوطة الحلبية وهي تحتوى على كل العهد القديم وتعود إلى النصف الأول من القرن العاشر الميلادي، وقد اضاف اليها هارون بن موسى بن أشير علامات الهجاء والحروف المتحركة وهي الان في أورشليم.

٤- مخطوطة ليننجراد والتي تحتوى على أسفار الأنبياء الكبار والصغار وهي تعود إلى سنة ٩١٦ م.

- مخطوطة ليننجراد MS B-19A تحتوى على كل العهد القديم وهي النص المازوري لأبن أشير وتعود إلى سنة ١٠١٠ م. هذه المخطوطة تعتبر المصدر الأساسي للنص العبري للعهد القديم Biblia Hebraica

<sup>73</sup> يصنف علماء اليهود العهد القديم إلى ثلاثة اقسام: ١) التوراة، ٢) ألأنبياء وينقسم الأنبياء إلى قسمين: الأول يسمى الأنبياء المتقدمين ويشمل الاسفار من يشوع إلى الملوك الثاني، والثاني الأنبياء المتأخرين ويشمل الأنبياء الكبار والأنبياء الصغار. اما القسم الثالث والاخير فهو ما يسمى بالكتب.

<sup>&</sup>lt;sup>٧²</sup> من الفترة بين ٥٠٠ م إلى ٧٠٠م ظهر أو مجموعة من الكتبة المتخصصين في النص العبري للعهد القديم كانت مسئوليتهم الأولى هي الحفاظ على النص الكتابي ونسخه. هؤلاء العلماء هم الذين أختر عوا الحروف المتحركة في اللغة العبرية و علامات النبرات على النسخ التي قاموا بنسخها وقد قاموا أيضاً بأختراع نظام التدوين. التدويين هذا سمى بأسم "مازورا." بعض العلماء يقولون أن كلمة مازورا تأتي من الاصل العبري مع والذي يعنى "توثق" أو "تحزم" وبهذا تكون مهمة هؤلاء الكتبة هي الحفاظ على النص الكتابي. البعض الاخر يقول أن كلمة "مازورا" هي من الأصل علم علم الأصل على النص الكتابي وعملوا على نسخه بكل أمانة ودقة متناهية جداً. فالكتبة جيل إلى جيل. في كلتا الحالتين فأن العلماء اليهود كانوا حماة النص الكتابي وعملوا على نسخه بكل أمانة ودقة متناهية جداً. فالكتبة الذين كانوا يكتبون الحروف الساكنة يطلق عليهم أسم "صفوريم" أي الذين يعدون الحروف، فقبل نسخ أي مخطوطة كان الكاتب يقوم بعد الحروف وعندما ينتهي من النسخ كان يعدد حروف النسخة التي قام بنسخها ثم يقارن النسختين ببعض فإذا وجد ان النسخة التي كتبها تنقص ولو حرف واحد كان يمزقها ويبدأ في كتابة نسخة جديدة. أما الكتبة الذين كانوا يقومون بوضع العلامات المتحركة فكانوا يسمون "تقدانيم" ومعناها المنقطين اي الذين كانوا يضعون علامات التنقيط على الحروف.

7 - التوراة السامرية - مازالت المخطوطات القديمة لهذه النسخة موجودة في مدينة نابلوس من قبل
 الطائفة السامرية.

#### مخطوطات العهد الجديد

يوجد اليوم أكثر من ٧٠٠ مخطوطة يونانية للعهد الجديد تتراوح في الحجم بين أجزاء صغيرة تحتوى على عدد صغير من الآبات ومخطوطات كبيرة تحتوى على كل العهد الجديد. ١٧٠ منها أجزاء من البردي و ٢٧٥٤ مخطوطة مكتوبة بالحروف المشبكه minuscules ة و ٢٦٦ بالحروف المفردة الكبيرة uncials (πΑΥλο2Απο2τολο2). كما يوجد حوإلى ١٠٠٠٠ مخطوطة لاتينية و ٩٣٠٠ مخطوطة قديمة باللغة السريانية والأثيوبية والقبطية والآرامية واللغات الأوربية القديمة. يعود عمر هذه المخطوطات إلى ما بين القرن الثاني الميلادي وحتى اختراع الطباعة في القرن الخامس عشر، لكن أغلبية هذه المخطوطات تعود إلى ما قبل القرن العاشر الميلادي. وإلى يومنا هذا يتم اكتشاف ما بين ٢ إلى ٣ مخطوطات كل يوم، يقول دانيال والاس أستاذ اللغه اليونانية والعهد الجديد بكلية لاهوت دالاس إنه في سنة ٢٠٠٨ تم اكتشاف ٤٧ مخطوطة جديدة للعهد الجديد ٤٠ أضف إلى هذا الكم الهائل من المخطوطات الاقتباسات الكثيرة جداً لأباء الكنبسة من العهد الجديد فجاستين مارتر اقتبس ٣٠٠ اقتباس من العهد الجديد، وايريناوس اقتبس أكثر من ١٨٠٠ اقتباس، وكلمينت الإسكندراني ٢٤٠٠، وترتليان ٧٠٠٠. أما في القرن الثاني والثالث الميلادي فنجد أكثر من ٤٥٠٠٠ اقتباس من العهد الجديد في كتابات الآباء منها ٣٣٠٠٠ في كتابات أوريجانوس فقط. هذه الاقتباسات كافية بأن يجمع ويكتب العهد الجديد كله منها حتى ولو ضاعت النسخ الأصلية.

-

 $<sup>^{48} &</sup>lt; http://www.christiantoday.com/article/nt.scholar.on.discovery.of.giant.trove.of.bible.manuscripts$ 

إن ما يميز مخطوطات العهد الجديد عن أى مخطوطات أخرى هو أمران: الأمر الأول هو أن الفترة الزمنية بين كتابة المخطوطة الأصلية وبين المخطوطات التى وصلتنا منها قصيرة جداً. والأمر الثانى هو غنى العهد الجديد من حيث عدد المخطوطات عند مقارنته بالكتابات الأخرى.

الجدول التالي يوضح هذان الأمران. ٤٠

| . 47          |           |               |            | I * .                    |             |
|---------------|-----------|---------------|------------|--------------------------|-------------|
| مصداقية النسخ | عدد النسخ | الفارق الزمنى | أقدم النسخ | تاريخ الكتابة            | المؤلف      |
|               | ۲         | ۱۱۰۰ سنه      |            | سنة ٥٥ ق <sub>.</sub> م. | ليوكريتوس   |
|               | <b>Y</b>  | ۷۵۰ سنه       | ۸۵۰ م.     | ۱۱۳-۳۱۱ ق. م.            | بلینی       |
|               | ٧         | ۱۲۰۰ سنه      | ۹۰۰ م.     | ۳٤٧-٤۲۷ ق.م.             | أفلاطون     |
|               | ۸         | ۸۰۰ سنه       | ۱۱۰۰ م.    | ۲۰۸ م.                   | ديمو ستينيس |
|               | ٨         | ۱۳۰۰ سنه      | ۹۰۰ م.     | ٤٢٥-٤٨٠ ق.م.             | هيرودتس     |
|               | ×         | ۸۰۰ سنه       | ۹۵۰ م.     | ۲۵-۱۲۰ م.                | سوتنيوس     |
|               | ۸         | ۱۳۰۰ سنه      | ·          | ۲۶۱۰ ق.م.                | ثيوسيديدوس  |
|               | ٩         | ۱۳۰۰ سنه      | ۱۱۰۰م.     | ٤٨٠ـ ق.م.                | يوربيدس     |
|               | ١.        | ۱۲۰۰ سنه      | ·          | ۳۸۰-٤٥٠ ق.م.             | اريستوفانيس |
|               | ١.        | ۱۰۰۰ سنه      | ۹۰۰ م.     | ۱۰۰-۶۶ ق.م.              | قيصر        |

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> The above chart was adapted from three sources: 1) *Christian Apologetics*, by Norman Geisler, 1976, p. 307; 2) the article "*Archaeology and History attest to the Reliability of the Bible,*" by Richard M. Fales, Ph.D., in The Evidence Bible, Compiled by Ray Comfort, Bridge-Logos Publishers, Gainesville, FL, 2001, p. 163; and 3) *A Ready Defense*, by Josh Mcdowell, 1993, p. 45.

\_\_\_

|      | ۲.     |                |            | ٥٩ ق.م١٧ م.  | ليفي         |
|------|--------|----------------|------------|--------------|--------------|
|      |        |                |            |              |              |
|      | ۲.     | ۰۰۰ سنه        | ۱۱۰۰م۔     | ۱۰۰ م.       | تاسيتوس      |
|      |        |                |            |              |              |
|      | ٤٩     | ۰ ۰ ۶ ۱ سنه    | ۱۱۰۰ م.    | ۳۸۶-۲۲۳ ق.م. | ارسطو        |
|      |        |                |            |              |              |
|      | 198    | ۰۰۶ سنه        | ۱۰۰۰ م.    | ۴۹۱-۲۰۶ ق.م. | سو فو كليس   |
|      |        |                |            |              |              |
| %97  | 754    | ۰۰۰ مسنه       | ۰۰۶ ق.م.   | ۹۰۰ ق.م.     | هومر         |
|      |        |                |            |              |              |
| % १९ | ۰۰۷و ه | أقل من ۱۰۰ سنه | ۱۳۰_۲۰۰ م. | ۷٥_٥٩ م.     | العهد الجديد |
|      |        |                |            |              |              |

# أسماء بعض المخطوطات الهامة:

1- مخطوطة جون رايلاند- تعتبر هذه المخطوطة أقدم مخطوطات العهد الجديد (P<sup>52</sup>)، فهى تعود إلى بداية القرن الثانى الميلادى وبالتحديد سنه ١٣٠ م. وقد وجدت فى مصر سنة ١٩٢٠ وتحتوى على أنجيل يوحنا (الاصحاح ١٨). أهمية هذه المخطوطة طبعاً بجانب تاريخها المتقدم إلا أنها ساعدت على القضاء على الهجوم الذى كان يوجه إلى إنجيل يوحنا باعتباره أنه كتب فى القرن الثاني او الثالث الميلادي. فعمر المخطوطة ومكان اكتشافها في مصر (مع أن المعروف أن إنجيل يوحنا كتب فى أسيا الصغرى) تعتبر دليل كافى لاثبات ان هذا الأنجيل كُتبَ فى النصف الثانى من القرن الأول الميلادى. وهذه المخطوطة موجودة الآن فى مكتبة مانشستر بانجلتر ال

ΟΙ ΙΟΥΔΑΙΟΙ ΗΜΙΝ ΟΥΚ ΕΞΕΣΤΙΝ ΑΠΟΚΤΕΙΝΑΙ ΟΥΔΕΝΑ ΙΝΑ Ο ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ ΠΛΗΡΩΘΗ ΟΝ ΕΙ-ΠΕΝ ΣΕΜΑΙΝΩΝ ΠΟΙΩ ΘΑΝΑΤΩ ΗΜΕΛΛΕΝ ΑΠΟ ΘΝΕΣΚΕΙΝ ΕΙΣΗΛΘΕΝ ΟΥΝ ΠΑΛΙΝ ΕΙΣ ΤΟ ΠΡΑΙΤΩ-ΡΙΟΝ Ο ΠΙΛΑΤΟΣ ΚΑΙ ΕΦΩΝΗΣΕΝ ΤΟΝ ΙΗΣΟΥΝ ΚΑΙ ΕΙΠΕΝ ΑΥΤΩ ΣΥ ΕΙ ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΤΩΝ ΙΟΥ-ΔΑΙΩΝ...

فَقَالَ لَهُمْ...: «خُذُوهُ أَنْتُمْ وَاحْكُمُوا عَلَيْهِ حَسَبَ نَامُوسِكُمْ». فَقَالَ لَهُ الْيَهُودُ: «لاَ يَجُوزُ لَنَا أَنْ نَقْتُلَ أَحَدًا». لِيَتِمَّ قَوْلُ يَسُوعَ الَّذِي قَالَهُ مُشِيرًا إلى أَيَّةِ مِيتَةٍ كَانَ مُزْمِعًا أَنْ يَمُوتَ. ثُمَّ دَخَلَ بِيلاَطُسُ أَيْضًا إلى دَارِ الْوِلاَيَةِ وَدَعَا يَسُوعَ، وَقَالَ لَهُ: «أَنْتَ مَلِكُ الْيَهُودِ؟»

يوحنا ١٨: ٣٨\_٣٧

ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΕΙΜΙ ΕΓΩ ΕΙΣ **ΤΟΥΤΟ ΓΕΓΕΝΝΗΜΑΙ**ΚΑΙ (ΕΙΣ ΤΟΥΤΟ) ΕΛΗΛΥΘΑ ΕΙΣ ΤΟΝ ΚΟ**ΣΜΟΝ ΙΝΑ ΜΑΡΤ**ΥΡΗΣΩ ΤΗ ΑΛΗΘΕΙΑ ΠΑΣ Ο ΩΝ Ε**Κ ΤΗΣ ΑΛΗΘΕΙ**ΑΣ ΑΚΟΥΕΙ ΜΟΥ ΤΗΣ ΦΩΝΗΣ Λ**ΕΓΕΙ ΑΥΤΩ**Ο ΠΙΛΑΤΟΣ ΤΙ ΕΣΤΙΝ ΑΛΗΘΕΙΑ ΚΑ**Ι ΤΟΥΤ**Ο
ΕΙΠΩΝ ΠΑΛΙΝ ΕΞΗΛΘΕΝ ΠΡΟΣ **ΤΟΥΣ Ι**ΟΥΔΑΙΟΥΣ ΚΑΙ ΛΕΓΕΙ ΑΥΤΟΙΣ ΕΓΩ ΟΥΔΕ**ΜΙ**ΑΝ
ΕΥΡΙΣΚΩ ΕΝ ΑΥΤΩ ΑΙΤΙΑΝ

فَقَالَ لَهُ بِيلاَطُسُ: «أَفَأَنْتَ إِذًا مَلِكٌ؟» أَجَابَ يَسُوعُ: «أَنْتَ تَقُولُ: إِنِّي مَلِكٌ. لِهِذَا قَدْ وُلِدْتُ أَنَا، وَلِهِذَا قَدْ أَنَّتُ إِلَى الْعَالَمِ لأَشْهَدَ لِلْحَقِّ. كُلُّ مَنْ هُوَ مِنَ الْحَقِّ يَسْمَعُ صَوْتِي». قَالَ لَهُ بِيلاَطُسُ: «مَا هُوَ الْحَقُّ؟». وَلَمَّا قَالَ هذَا خَرَجَ أَيْضًا إلى الْيَهُودِ وَقَالَ لَهُمْ: «أَنَا لَسْتُ أَجِدُ فِيهِ عِلَّةً وَاحِدَةً.

۲- بردیة بودمر- وهی مجموعة من البردیات (P<sup>66</sup> P<sup>72</sup> P<sup>74</sup> P<sup>75</sup>) یعود تاریخ كتابة هذه البردیة إلی الفترة بین ۱۵۰-۲۰۰۰ م. وهی تحتوی علی معظم إنجیل یوحنا. وهی موجودة الان فی مكتبة بدمر بجنیف. لمزید من المعلومات عن قصة اكتشاف هذه المخطوطة والاشخاص

والاحداث التي ارتبطت بها يمكن الرجوع إلى كتاب الدكتور القس عبد المسيح اسطفانوس، أديرة الصعيد وكنوز في جرار: مخطوطات دير الآنبا باخوميوس، ٢٠٠٨.

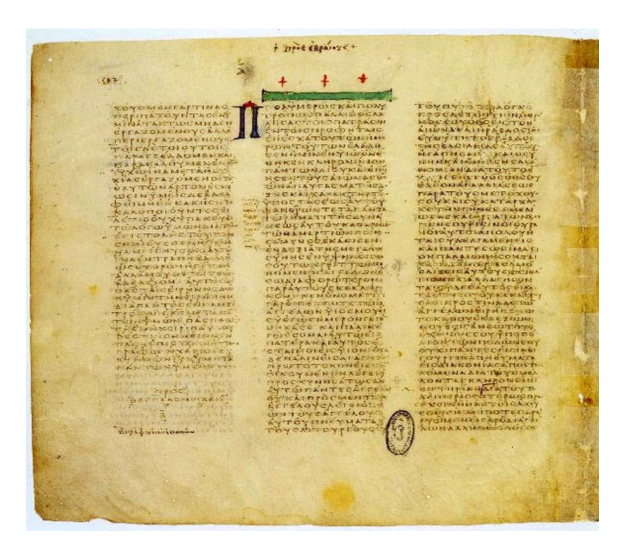
٣- مخطوطة تشستر بيتى- هى مجموعة من البرديات تحتوى على نصوص من العهد الجديد وثلاثة منها احتوت على معظم العهد الجديد (P45, P46, P47) وأغلبها موجود فى متحف بيتى بدبلن وجزء منها فى فينا وجامعة متشيجان. مع أن مكان اكتشافها غير أكيد لكن عدد من العلماء يعتقدون بأنها اكتشفت فى مدفن قديم قبطى بالقرب من مدينة الفيوم بمصر.



تشستر بيتي (P45) جزء من أنجيل لوقا

3- النسخه الفاتيكانية (03) Codex B (03) موجودة في الفاتيكان من سنة ١٤٨١ وقد جاءت من مدينة الاسكندرية بمصر. يعتقد البعض ان النسخة الفاتيكانية والسينائية اثنتين من مجموع ٥٠ نسخة للكتاب المقدس أمر الامبراطور قسطنطين في القرن الرابع أن تنسخ. لكن علماء العهد الجديد يقولون أن النسخة الفاتيكانية تعتبر أقدم من السينائية كما أنها تعتبر من

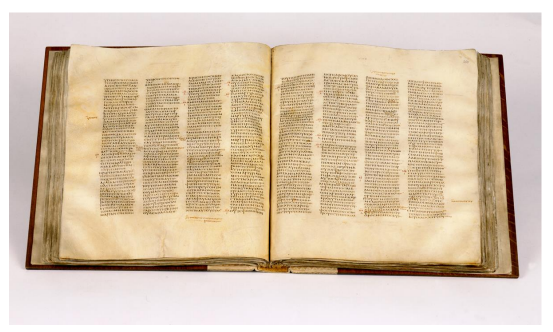
أفضل النصوص اليونانية من بين كل المخطوطات اليونانية للعهد الجديد. وقد كتبت على جلود الاغنام وبحروف مفرطة كبيرة تسمى uncials وكتبت على ٧٥٩ صفحه و تعتبر أهم وأثمن النسخ اليونانية للعهد الجديد فهى تحتوى على كل العهد الجديد



صفحة من النسخة الفاتيكانية وهي تحتوى على الجزء الاخير من الرسالة الثانية لتسالونيكي والجزء الأول من رسالة العبرانيين.

٥\_ النسخة السينائيه ۲۵ (۳۵۰ م) موجودة في المتحف البريطاني وتحوى كل العهد
 الجديد ما عدا مرقس ١٦: ٩-٢٠، يوحنا ٧: ٥٣-٨: ١١ كما تحتوي على أكثر من نصف العهد

القديم. تعتبر مع النسخة الفاتيكانية من أهم المخطوطات اليونانية للكتاب المقدس. كتبت أيضاً بالحروف الكبيرة المفرطة. تم اكتشافها في دير جبل سانت كثرين بسيناء سنة ١٨٤٤ وسلمها الدير هدية لقيصر روسيا ثم اشترتها الحكومة البريطانية من الاتحاد السوفيتي بمائة ألف جنيه سنة ١٩٣٣.



7\_ النسخة الأفرايمية (Codex C (04) موجودة في المكتبة العامة بباريس وتحتوى على كل العهد الجديد ما عدا تسالونيكي الثانية ويوحنا الثالثة. أطلق عليها العلماء أسم "باليمبسيسف" من الكلمة اليونانية palimpsēstos وتعنى الكتابة أكثر من مرة على نفس المخطوطة بعد شطب الكتابة الأولى. فقد حأول البعض شطب ما تحتويه المخطوطة واستخدامها في كتابة شئ أخر لكن العلماء استطاعوا استرجاع الكتابة الأولى والاصلية للمخطوطة. النص اليوناني لهذه المخطوطة يشبه النسخة الفاتيكانية.



- ر. النسخة البيزية Codex Bezae D ( ٥٠٠) قدمت هدية لجامعة كامبردج سنة ١٥٨١ وتحتوى على الأناجيل الاربعة ( متى، مرقس، لوقا، يوحنا) وسفر الأعمال باللغتين اليونانية و اللاتبنية.
- 9\_ النسخة الاسكندرانية (02) Codex Alexandrinus A (02) حتبت في القرن الخامس الميلادي وتحتوى على كل العهد القديم وكل العهد الجديد فيما عدا أجزاء من إنجيل متى و يوحنا ورسالة بولس الرسول الثانية إلى أهل كورنثوس. وتعتبر من أكثر المخطوطات التى استخدمها علماء نقد النص وذلك لانها موجودة في إنجلترا من سنة ١٦٢٧.

### ترجمات الكتاب المقدس القديمة

- 1 الترجمة السبعينية (LXX) تعتبر هذه واحدة من أهم الترجمات القديمة للعهد القديم. فالترجمة السبعينية هي ترجمة العهد القديم من اللغة العبرية إلى اللغة اليونانية في أثناء حكم بطليموس فيلادلفوس بمصر (٢٨٥-٢٦٤ ق. م.). سميت بالسبعينية لان سبعين او اثنين وسبعين شيخاً من علماء اليهود اشتركوا في هذه الترجمة وقد أكملوا ترجمة الأسفار الخمسة في ٧٢ يوماً، باتفاق كامل، اما بقية الاسفار فقد تمت ترجمتها على مراحل. لقد أفادت الترجمة السبعينية اليهود المقيمين في مدينة الاسكندرية والمتحدثين باليونانية فكانت بمثابة الجسر بين اليهود المتكلمين بالعبرية والمتكلمين باليونانية. كما منحت الترجمة السبعينية فرصة لغير اليهود والمتحدثين باليونانية ان يطلعوا على أسفار العهد القديم، وهذا كان بمثابة تمهيد لرسالة الايمان المسيحي المرتبط ارتباطاً وثيقاً بإعلانات الله في العهد القديم. وبذلك صارت الترجمة السبعينية هي الكتاب المقدس للمؤمنين المسيحين في القرن الأول الميلادي. المخطوطات المسيحية من الترجمة السبعينية هي مخطوطات فيها الترجمة السبعينية (العهد القديم) والعهد الجديد اليوناني في مجلد واحد. وهي تعود إلى القرن الثالث والرابع الميلادي، منها طبعاً المخطوطة الفاتيكانية Vaticanus والمخطوطة السينائية Sinaiticus . أما مخطوطات القرن الخامس فتتضمن مخطوطة الاسكندرية (A) في لندن ومخطوطة إفرايم (C) في باريس واكثر من ٢٠٠٠ مخطوطة أخرى للترجمة السبعينية موجودة حالياً.
- ٢- الترجوم الأرامى نقرأ فى سفر نحميا أن "يَشُوعُ وَبَانِي وَشَرَبْيَا وَيَامِينُ وَعَقُوبُ وَشَبْتَايُ وَهُودِيًا وَمَعْسِيَا وَقَلِيطًا وَعَزَرْيَا وَيُوزَابَادُ وَحَنَانُ وَفَلاَيَا وَاللاَّوِيُّونَ أَفْهَمُوا الشَّعْبَ الشَّرِيعَة، وَالشَّعْبُ فِي وَمَعْسِيَا وَقَلِيطًا وَعَزَرْيَا وَيُوزَابَادُ وَحَنَانُ وَفَلاَيَا وَاللاَّوِيُّونَ أَفْهَمُوا الشَّعْبَ الشَّرِيعَة، وَالشَّعْبُ فِي أَمَاكِنِهِمْ. وَقَرَأُوا فِي السِّفْر، فِي شَرِيعَةِ اللهِ، بِبَيَانٍ، وَفَسَّرُوا الْمَعْنَى، وَأَفْهَمُوهُمُ الْقِرَاءَة " (٨: ٧-٨)، وهذا معناه أن الشريعة كانت تقرأ بالعبرية وتترجم للأرامية، فكلمة "ترجوم" تعنى "ترجمه" واصبح

هذا تقليداً في المجامع التي يحضرها المتلكمون بالأرامية في منطقة فلسطين وما بين النهرين. في البداية كان الترجوم ترجمة شفاهية ثم بدأت تكتب حتى يستفيد منها كل من لم يحضر العبادة في المجامع. من ضمن المخطوطات التي اكتشفت في قمر ان مخطوطة ارامية لسفر أيوب. الترجوم الفلسطيني للتوراة والمحفوظ بالكامل في الفاتيكان كتب بلغة فلسطين الارامية في القرن الأول الميلادي (اللغة التي تحدث بها السيد المسيح)، كما يعتبر أشهر ترجوم هو ترجوم اونكيلوس Targum of Onqelos لأسفار موسى الخمسة (التوراة) وترجوم يوناثان Targum للأسفار الأنبياء.

- ٣- البشيطا السريانية مى شكل من اشكال الارامية والنسخة السريانية البسيطة لأسفار العهد القديم تحتوى فاللغة السريانية هى شكل من اشكال الارامية والنسخة السريانية البسيطة لأسفار العهد القديم تحتوى على بصمات الترجوم الأرامي. يعتقد علماء المخطوطات أن النسخة السريانية تعود إلى الجزء الثاني من القرن الأول الميلادي أي ١٥٠ ٢٠٠٠ م. وعندنا اليوم ٣٥٠ مخطوطة من هذه الترجمة ترجع إلى القرن الخامس. وعلى الرغم من أن النسخة السريانة قد ترجمت من اللغة الاصلية أي من نص عبري فأنه توجد أدلة على ان النسخة السريانية تأثرت إلى حد ما بالترجمة السبعينية LXX.
- ٤- الفولجاتا- هي أقدم ترجمة لاتينية لأسفار العهد القديم قام بها القديس جيروم في الفترة بين ٣٨٦ ٣٨٤ م. فقد قام بترجمة النص العبري إلى اللغه اللاتينية ثم أضاف العهد الجديد وجعلهما في مجلد واحد سمى بالفولجاتا أو "العامة او الشعبية." وأصبحت ترجمة جيروم هي الأساس لكل الترجمات التي تمت في أوروباحتى القرن السادس عشر.
- ٥- النسخه القبطية- من أول الترجمات إلى لغة خلاف العبرية واليونانية هي الترجمة القبطية في مصر. لقد كان في مصر القديمة أكثر من لهجة لللغة القبطية، فكان هناك لهجة أهل الجنوب (صاهيديك أو

الصعيدية) ولهجة منطقة ممفيس والدلتا في الشمال (بوهيريك او البحيرية). الترجمة القبطية معظمها بلهجة أهل الجنوب والتي بحسب أرتشر تعتبر الاقدم والتي تعود إلى القرن الثالث الميلادي. أقدم مخطوطة للترجمة القبطية تعود إلى القرن الرابع الميلادي.

- 7- النسخه الاثيوبية وتمت الترجمة الأثيوبيه للكتاب المقدس في القرن الرابع الميلادي مع أن اقدم مخطوطاتها التي بين أيدينا اليوم تعود إلى القرن الثالث عشر، كما أنها ترجمت من اليونانية السبعينية او القبطية.
- ٧- الترجمة العربية من الصعب معرفة عدد الترجمات العربية للكتاب المقدس فمن المؤكد انها كانت كثيرة يعود أقدمها إلى القرن السابع الميلادي، إلا ان ترجمة سعديا جوأن أعتبُرَت الأفضل، كونه يهودي الاصل قام سعديا بترجمة النص العبري مباشرة إلى العربية وكان ذلك سنة ٩٣٠.
- ٨- الترجمة الأرمانية تعود الترجمة الارمانية إلى القرن الخامس الميلادى وقد تمت تحت إشراف الاسقف إسحاق والراهب مسروب والذى يعتبر ايضاً مخترع الحروف الابجدية الارمانية ويعتقد أغلب العلماء ان النسخة الارمانية ترجمت من النص اليوناني.

## قراءة مختلفة

بالرغم من هذا الكم الهائل من المخطوطات والنسخ القديمة للكتاب المقدس والتى تؤكد بما لا يترك ابداً مجالاً للشك في مصداقية الكتاب المقدس إلا انه يوجد من يعترض بالقول إن مخطوطات الكتاب المقدس تحتوى على أخطاء ويوجد للنص الواحد أحياناً اكثر من قراءة واحدة وأن هذه الاختلافات تؤثر على جوهر الرسالة والعقيدة المسيحية. للرد على هذا القول دعوني أولاً أقسمه إلى جزئين وهما: وجود اختلافات بين المخطوطات ومدى تأثير ذلك على الايمان المسيحي.

لابد لنا ان نعترف بصحة هذا الادعاء ونقول انه بالتأكيد يوجد قراءات مختلفة لنفس النص بين المخطوطات المختلفة، فهذا كلام علمي صحيح لكن السؤال هو لماذا؟ يعود سبب وجود قراءات مختلفة إلى الكم الهائل الذي لدينا من مخطوطات، فمثلاً لو أن كلمة واحدة أسيئ إملاؤها في ألفي مخطوطة، فإنه يقال إن هناك ألفي "قراءة مختلفة" في العهد الجديد. نحن لا نتحدث عن العشرات ولا حتى المئات بل بالألاف فعندما يوجد لدينا أكثر من ٢٥٠٠٠ مخطوطه ونسخه للكتاب المقدس فوجود قراءة مختلفة أمر وارد ولكن معظم هذه الاختلافات تعود إلى أخطاء يمكن أن يرتكبها أي إنسان يقوم بنسخ نسخة مكتوبة، فهي أخطاء في المقام الأول هجائية أو نحوية، مثل ترك حرف او زيادة حرف او نسيان سطر ... الخ كل هذه الاخطاء ارتكبها النساخ دون قصد ومثل هذه الاخطاء نجدها في كل المخطوطات القديمة في كل الاجيال والعصور ولهذا يمكننا ان نلاحظها بسهولة بمقارنة المخطوطات بعضها ببعض. مثال على ذلك في رسالة بولس الرسول الأولى إلى أهل تسالونيكي ٢: ٧ حيث يصف الرسول بولس تصرفه وسلوكه مع سيلا تجاه المؤمنين الجدد في زيارته لتسالونيكي فيقول "بل كنا مترفقين في وسطكم" بعض المخطوطات تحتوي على قراءة مختلفة عن هذه وهي "بل كنا كأولاد صغار في وسطكم" إن الاختلاف بين كلمة "مترفقين" و كلمة "أولاد صغار" يعود إلى إختلاف حرف واحد في اللغة اليونانية وهو نيبيو /إبيو νηπιοι / ηπιοι يبدو أن الناسخ لم يكتب الحرف الأول حرف نيو سهواً وبهذا تغير المعنى من "مترفقين" إلى "أو لاد صغار." طبعاً مثل هذا الاختلاف يمكننا ان ندركه كما أنه اختلاف لا يؤثر نهائياً على جوهر الرسالة و العقيدة المسيحية.

#### أساس القراءة المختلفة

قسم علماء المخطوطات أسباب وجود أكثر من قراءة للأسباب الاتية:

- 1) أختلافات في الهجاء كما هو موضح في المثال السابق. يقول دانيال واللس ودارول بوك أن "الغالبية العظمي من الاختلافات هي اختلافات في الهجاء والتي لا تؤثر على معنى النص."٠٠٠
- ۲) تغيرات بسيطة متشابهة ولا تؤثر على الترجمة. هذه التغيرات هي اكثر من مجرد أخطاء في الهجاء ولكنها لا تؤثر على الترجمة ولا على فهمنا للنص. مثال لذلك هو استخدام أداة التعريف مع أسماء الاعلام، فمثلاً نجد في النص اليوناني اداة التعريف تأتى قبل اسم مريم "المريم" وكذلك قبل أسم يوسف "اليوسف." طبعاً هذه الصيغة لا نجدها في بقية اللغات ولهذا عندما يتم ترجمة النص اليوناني "المريم" إلى لغة أخرى تكتب فقط "مريم." كما ان اللغة اليونانية لانها لغة عالية التصريف فنجد مثلاً عبارة" أن يسوع احب خاصته" يمكن ان تقال بأكثر من ١٦ طريقة مختلفة ولكن في الترجمة العربية او حتى الانجليزية نجد ان هذه العبارة تترجم بطريقة واحدة فقط. كما ان مثلاً كلمة "حب" باليوناني لها اربع كلمات مختلفة وكل كلمة تشير إلى نوع معين من الحب لكن المترجم إلى اللغة العربية لا يجد أمامه الا كلمة واحدة. سبب من أسباب الاختلاف بين المخطوطات هو ترجمة النص الكتابي إلى ترجمات مختلفة.
- ٣) السبب الثالث للاختلافات هو أن بعض المخطوطات وبالأخص التي تعود إلى العصور الوسطى كانت تكتب "انجيل المسيح" بدلاً من "انجيل الله" في بعض النصوص: فمثلاً في مخطوطة تعود إلى هذه الفترة نجد ان تسالونيكي الأولى ٢: ٩ تقرأ "إنجيل المسيح" بدلاً من "إنجيل الله" بينما كل المخطوطات السابقة نجد فيها القراءة الثانية "إنجيل الله" وبهذا يسهل علينا أن نقرر أن هذه

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Darrell L. Bock and Daniel Wallace, *Dethroning Jesus: Exposing Popular Culture's Quest to Unseat the Biblicaal Christ,* (Nashville: Thomas Nelson, 2007), 55.

القراءة هي الأصح. حتى هذه الاختلافات لا توثر على قراءتنا للنص ولا على جوهر الإيمان المسيحي.

خ) اختلاف نَحوى أو الفعل المستخدم وهذه الاختلافات لا تزيد عن نسبة ١ %، مثال على ذلك رومية ٥: ١ "لنا سلام" بصيغة التأكيد. بعض المخطوطات نجد فيها "ليكون لنا سلام" بصيغة الاحتمال، هذا الاختلاف هو إختلاف في حرف واحد ففي القراءة الأولى نجد ان صيغة التأكيد تستخدم الحرف اليوناني اوميكرون بينما القراءة الثانية تستخدم الحرف اوميجا. يؤثر ألاختلاف هنا على المعنى ففي الحالة الأولى "لنا سلام" يكون السلام هو عطية الله للمؤمن او الحالة التي فيها المؤمن نتيجة التبرير بالايمان، أما في القراءة الثانية "ليكون لنا سلام" يكون السلام هو في التمسك بالحق الالهي المعلن و على المؤمن ان يحافظ عليه. طبعاً هذان المعنيان لا يتعارضان مع رسالة الإنجيل بل نجدهما بوضوح على صفحات الكتاب المقدس.

وهكذا يمكننا أن نقول أن النص الذى بين أيدينا قد وصلنا دون أن يُفقد منه أو يتغير فيه شئ يؤثر على الإيمان أو السلوك المسحيى. فألاف المخطوطات القديمة الموجودة من العهد الجديد مع التى تكتشف كل يوم تؤكد بما لا يترك أى مجال للشك أن العهد الجديد قد تم نقله لنا بأمانة ودقة متناهية تجعلنا واثقين ومطمئنين تماماً من جهة صحة العقيدة المسيحية.

# ملحق: الأناجيل الغنوسية

ماذا عن الاكتشافات الحديثة والتي تضمنت مخطوطات مسيحية تعود إلى القرن الثاني وحتى القرن الرابع الميلادي والتي تضمنت عدة اناجيل كإنجيل يهوذا وإنجيل توما وإنجيل فيلبس...الخ لكن لماذا لم تضاف هذه الأناجيل إلى العهد الجديد؟ ولماذا رفضتها الكنيسة؟ هل تقدم هذه الاناجيل صورة مختلفة للإيمان المسيحي تختلف عن تلك المتعارف عليها الان؟ وما مدى مصداقية هذه الاناجيل وهل اكتشافها وما تحتويه من تعاليم يمكن ان يؤثر على إيماننا المسيحي؟ هذه الاسئلة وغيرها مهمة جداً ان نخصص لها مكاناً خاصاً نحاول فيه ان نجيب بكل مصداقية وامانة علمية عليها وسنركز حديثنا عن إنجيلين فقط وهما إنجيل توما وإنجيل يهوذا.

## أولاً: إنجيل توما

شهدت فترة الأربعينيات اكتشافات عظيمة في مجال المخطوطات، ففي سنة ١٩٤٧م، اكتشفت مخطوطات قمران "البحر الميت" والمرتبطة بالعهد القديم، ثم بعد سنتين تم اكتشاف مخطوطات نجع حمادي بصعيد مصر سنة ١٩٤٩م، والتي تعتبر كتابات مسيحية باللغة القبطية الصعيدية تقدم لنا صورة واضحة

شملت مخطوطات نجع حمادى على ١٣ مخطوطة بداخلها ٥٦ كتاب ولهذا اطلق عليها العلماء "مكتبة نجع حمادى" ضمن هذه الاكتشافات "انجيل توما."

#### ملاحظات بخصوص إنجيل توما:

١- مع أن السفر يسمى بإنجيل توما إلا انه ليس إنجيلاً بالمفهوم المتعارف عليه كالأناجيل الأربعة. فهو لا
 يحتوي على قصة حياة المسيح ولا يذكر لنا شيئاً عن ميلاد يسوع وحياتة ومعجزاته وموته وقيامته.

٢- يتضمن السفر ١١٤ مقوله منسوبة ليسوع، يقول مارفن ماير "يسوع في إنجيل توما لا يصنع معجزات شفاء ولا يعلن تحقيق نبؤات ولا يعلن شيئاً عن المستقبل ونهاية الزمان...بل فقط يتحدث بحكمة الله كما أنه يقلل من قيمة النبؤات ويقدم الخلاص من خلال فهم لاقواله وليس الايمان."

٣- كأي كتاب غنوسى يدّعى إنجيل توما أن هذه الاقوال هي اقوال اعلنها له يسوع سراً "ألاقوال السرية التي قال يسوع الحي لتوما."

٤- يتفق كل علماء العهد الجديد ان توما تلميذ المسيح لم يكتب هذا الانجيل، وتاريخ كتابته يعود إلى القرن الثانى الميلادى.
 كما يحتوى السفر على تعاليم غنوسية تنادى بأن الخلاص يكون بالمعرفة وليس بالايمان.

<sup>&</sup>quot;الغنوسية هي فلسفة وثنية ممتزجه بالايمان المسيحي ترجع جذورها إلى ما قبل المسيحية بعدة قرون. مزجت الغنوسية بين الفلسفة الإفلاطونية الحديثة والتي كانت تنادى بأن الله غير مدرك و لايتصل بالمادة، ولهذا لم يخلق الله هذا العالم المادى بل العالم خلقة بواسطة اللوجوس "كلمة الله." كما قالت الغنوسية ان المادة شر وأن البشر يصار عون من أجل التحرر من سجن الجسد. هذه الحرية تكون من خلال المعرفة السرية شه، كما نادت ايضاً بتناسخ الارواح أى ان الروح ممكن ان تعود في أجساد أخرى. كلمة غنوسية مشتقه من الكلمة اليونانية "غنوسيس" اى المعرفة. وهي تؤمن بوجود أكثر من إله، الإله السامي الذي هو روح انبثق منه عدد من القوات الروحية اسمها الايونات. فمن الإله السامي خرج الابن ثم مجموعة من الايونات ومن هذه الايونات انبثقت الحكمة الذي منه انبثق كائن واع استطاع ان يخلق الكون والإنسان على صورته. بعض الغنوسيين اعتقدوا في الثنائية اى بوجود الهين إله الخير، الذي خلق كل ما هو روحي، وإله الشر الذي خلق كل ما هو مادى. فالروح هي من خلق إله الخير والتي وضعها إله الشر في جسد مادى ولهذا فأن هدف البشرية هو الهروب من سجن الجسد والاتحاد بإله الخير. بالنسبة للغنوسية الخلاص ليس من الخطية بل من الحهل، جهل الحقائق الروحية والاسرار التي أعلنا يسوع لبعض تلاميذه، لانه بهذه المعرفة التي جاءت في تعاليم المسيح وكشف اسراره يتم الخلاص. ولان الخلاص ليس من الخطية لا نجد تعاليم كثيرة في كتبهم عن موت المسيح الكفارى بل التركيز كله على الاعلانات وكشف الاسرار واقوال المسيح كما هو واضح في إنجيل توما ويهوذا.

فمثلاً نقرأ قول يسوع "دع من يطلب يطلب حتى يجد ما يطلبه، وعندما يجد ما يطلبه سيندهش لانه سوف يسود على الاخرين بالمعرفة" فالمعرفة وايجاد المعرفة هو مفتاح الخلاص والسيادة.

٥- يقدم الإنجيل توما البطل والأفضل من باقي تلاميذ يسوع. ففي مقوله رقم ١٣ نقرأ عن سؤال يسوع لتلاميذه "قارنوني بأئ شئ وأي شخص وقولوا لي من أشبهه؟ فقال له بطرس "أنت تشبه ملاكاً" ومتى أجابه "أنت تشبه فيلسوفاً حكيماً" وأما توما فقال له "يا معلم، فمي لا يقدر أن ينطق ويقول من تشبهه" فقال يسوع "أنا لست معلمك لأنك سكران من الروح الذي أعطيته لك" ثم أخذ يسوع توما على انفراد وقال له ثلاثة أقوال. وعندما عاد توما سأله التلاميذ "ماذا قال لك يسوع" فأجابهم توما "اذا قلت لكم الأقوال التي قالها يسوع لي سوف ترجمونني بالحجارة وسوف تخرج نار من هذه الحجارة وتأكلكم."

٥- من الأقوال الغريبة التي يتضمنها إنجيل توما المقولة الأخيرة في الإنجيل رقم ١١٤ والتي تقول أن بطرس جاء ليسوع وقال له "اجعل مريم تتركنا، فهى أنثى ولا تستحق أن تعيش" فأجابه يسوع "انظر، أنا سوف أقودها وأجعلها ذكراً حتى تصبح روحاً حياً يشبه الذكر، لأن كل انثى تجعل نفسها ذكراً تدخل المجال السماوي."

٥- يخلو انجيل توما من اى ذكر لأهم العقائد المسيحية، فهو لا يذكر شيئاً عن التجسد "الكلمة الذى صار جسداً"، كما انه لم يذكر شيئاً عن حياة يسوع ومعجزاته وفوق الكل أين الصليب والقيامة والتي تعتبر قلب الإيمان المسيحي والتي بدونها لا يوجد إيمان ولا رجاء ولا حتى إنجيل؟. فالإنجيل الصحيح هو الذى يقدم يسوع الذى مات من أجل خطايانا وانه دفن وقام في اليوم الثالث بحسب الكتب وانه ظهر لكثيرين. لهذا السبب والاسباب التي ذكرناها والمرتبطة بالتعاليم الخاطئة الموجوده في هذه الاناجيل رفضت الكنيسة الأولى هذه الاناجيل واعتبرتها هرطقات لا ترتقي إلى مستوى الكتب المقدسة التي كتبها أناس الله القديسون.

## ثانيا: إنجيل يهوذا

إنجيل يهوذا هو مخطوطة قديمة تم اكتشافها بمدينة المنيا سنة ١٩٧٨م، أي بعد اكتشافات نجع حمادى بحوالي ٣١ سنة. إنتقلت المخطوطة من القاهرة إلى سويسرا ثم اشترتها فريدة تيكاكوس من تاجر آثريات وتحف بأكثر من مليون دولار وأودعتها في صندوق للأمانات تابع لسيتي بنك Citi Bank بنيويورك حتى سنة ٢٠٠٠. الاختبارات التي تمت على المخطوطة ترجح أنها تعود إلى القرن الثالث او الرابع الميلادي، كما يعتقد العلماء أن المخطوطة الحالية هي نسخه من مخطوطة أصلية تعود إلى القرن الثاني الميلادي. السبب في ذلك يعود إلى أن القديس ايريناوس ذكر انجيل يهوذا في كتابه "ضد الهراطقة" سنة الميلادي. مما يؤكد أن الإنجيل كان موجوداً مع نهاية القرن الثاني الميلادي.

#### ملاحظات بخصوص إنجيل يهوذا

- 1- تاريخ كتابة الانجيل في نهاية القرن الثاني الميلادي يؤكد أن يهوذا الاسخريوطي ليس هو الكاتب الأصلي للإنجيل، فالأناجيل الأربعة (متى ومرقس ولوقا ويوحنا) تؤكد أن يهوذا شنق نفسه بعد أن سلم المسيح لليهود ليصلب، أي سنة ٣٣م.
  - ٢- يتكون الإنجيل من ٣٣ قسماً مكتوبة في ٦٦ صفحه باللغة القبطية واللهجة الجنوبية الصعيدية.
- ٣- يبدأ الإنجيل بمقدمة بسيطة تؤكد أن الانجيل هو "إعلان" أعطاه يسوع ليهوذا قبل الفصح بثلاثة أيام.
- ٤- يقول يهوذا إن يسوع في أغلب الأوقات كان يأتي للتلاميذ في صورة طفل صغير. إنجيل توما
   يكرر نفس الشئ في القول رقم ٤ حيث نقرأ قول يسوع لتلاميذه "ان الشخص المتقدم في الأيام لم
   يتردد في أن يسأل طفلاً صغيراً عمره (سبعة أيام) عن مكان ومعنى الحياة."

- ٥- يقدم أنجيل يهوذا "يسوع الضاحك" وهي صورة شائعة عن يسوع في الكتابات الغنوسية، حيث نقرأ عن يسوع الذي يضحك على التلاميذ وحتى على صلاة الشكر التي يصلونها.
- 7- التلاميذ الغاضبون- عندما غضب التلاميذ قال لهم يسوع "الهكم الذى فيكم هو المسئول عن غضبكم" ثم قال لهم "ليتقدم الإنسان الكامل منكم إلى الامام، فلم يجرؤ أحد منهم ان يتقدم إلا يهوذا وحده.
- ٧- يهوذا البطل- يقدم الإنجيل صورة مختلفة عن يهوذا الإسخريوطي عكس ما هو مذكور في الأناجيل الأربعة. فيهوذا في إنجيله بطل ورجل إيمان وصاحب المعرفة الحقيقية عن يسوع. فسر الملكوت أعلن له فقط دون سائر التلاميذ، وفي اليوم الأخير يكون أعظم من باقي التلاميذ. كما نجد يهوذا صاحب الرؤيا. يقول الانجيل أن يهوذا رأى رؤيا فأخبر بها يسوع وقال له قد رأيت واذ التلاميذ يضطهدونني ويمسكون بالحجارة ليرجمونني وأثناء ما هم يرجمونني رأيت واذ بيت عظيم ومقدس، فضحك يسوع وقال له هذا البيت لن يدخله أي فاسد.
- ٨- كيف خلق الكون- يقول الإنجيل أن الروح خلق ملاكاً ليكون معه وسمى هذا الملاك أسم "المولود بذاته" والمعروف أيضاً باسم السحاب والنور. ثم هذا الملاك الأول خلق اربعة ملائكة اخرى لتكون معه. بالنسبة لخلق أدم يقول الانجيل أن ادم خلق في السماء قبل ان يخلق على الارض ليكون نموذج للإنسانية وكذلك شيث ونسله الذي لا يفسد، يهوذا ولد من نسل شيث النسل المقدس.
- 9- يتحدث الانجيل عن الثنائية حيث يوجد مجالان مجال سماوى عالٍ ومجال أسفل أرضي. في المجال الأعلى يسود "إيل" وهو اسم من اسماء الله في العهد القديم ويشاركه في الحكم ١٢ حاكم "ملائكة سامية" على رأسهم نيبروا الذي خلقهم كلهم. أما المجال الأسفل ففيه يسود شيث والذي يدعى يسوع وهرماتوتا وجليليا ويوبال وادوريناوس.

١٠ ساكلا هو الذي خلق الإنسان على صورته وشبهه وليس الله.

11- سأل يهوذا يسوع قائلاً "إلى متى سيعيش الإنسان؟" فأجابة يسوع "لماذا تسأل هذا السؤال؟" فقال يهوذا "لكى أعرف اذا كان الروح يموت أم لا؟" فقال له يسوع "أن الملاك ميخائيل أعطى البشر الروح كسلفة حتى يتمموا الخدمة.

1 - يهوذا يسلم يسوع- يقول يهوذا بأن يسوع ذهب ليصلى فى العلية بعد ان فارقه التلاميذ ولم يمكث معه الا يهوذا وحده. فجاء اليهود والكهنة ليمسكوا يسوع لكنهم كانوا خائفين من الشعب لان يسوع كان عندهم كنبي. فقال الكهنة ليهوذا "لماذا انت هنا" فقال لهم لافعل ما تريدون، ففعل يهوذا كما طلب منه الكهنة وسلم لهم يسوع وأخذ منهم المال.

ملاحظات ختاميه: يتضح مما سبق أن الكنيسة الأولى رفضت هذه الاناجيل وغيرها للأسباب الآتية:

1- لم تكتب هذه الأناجيل بواسطة تلاميذ المسيح وحتى الأسماء التي تحملها كـ "يهوذا" أو "توما" هي أسماء أعطيت لهذه الأسفار حتى يكون لها سلطان كباقى الكتب المقدسة.

٢- تاريخ كتابة هذه الأسفار تاريخ متأخر جداً يعود إلى نهاية القرن الثاني الميلادي وبهذا يكون الكاتب ليس
 شاهد عيان للمسيح الذي قام من بين الأموات.

٣- هاجمت الكنيسة الأولى هذه الأسفار ولم يقتبس منها آباء الكنيسة تعاليمهم بل بالعكس اعتبروها من تعاليم
 الهر اطقة.

3- تحتوى الأناجيل على تعاليم مخالفة للعهد الجديد وروح العهد الجديد حيث تقول ما لم يقله الأناجيل الأربعة عن يسوع وتنادى بأن الخلاص هو بالمعرفة وليس بالإيمان بالمسيح الذي صلب من أجل خطايانا وأقيم من أجل تبريرنا.

- Archer, Gleason. A Survey of Old Testament Introduction. Chicago: Moody Press, 1994.
- Bart, Carl. Church Dogmatic, Vol. 1:2, Quoted by Edward Young, Thy Word is Truth, 255.
- Bock, Darrell L. and Daniel Wallace, *Dethroning Jesus: Exposing Popular Culture's Quest to Unseat the Biblicaal Christ.* Nashville: Thomas Nelson, 2007.
- Bruce, F. F. "Transmission and Translation of the Bible," *The Expositor's Bible Commentary*. *Ed.*, *Frank E. Gaebelein*. Grand Rapids: Zondervan, 1979.
- Bruce, F. F. Biblical Exegesis in Qumran Texts. Grand Rapids: Eerdmans, 1959.
- Brooks, James A *Mark*, The New American Commentary. Gen. Ed., David S. Dockery. Nashville: Broadmas Prss, 1992.
- Carson, D.A. "Matthew" *The Expositor's Bible Commentary*. Ed., Frank E. Gaebelein. Grand Rapids: Zondervan, 1979.
- Edwards, Brain. Nothing but the Truth: The Inspiration, Authority and History of the Bible Explained. New York: Evangelical Press, 2006.
- Erickson, Miller Systematic Theology. Grand Rapids: baker, 1983.
- Erickson, Millard J. Introducing Christian Doctrines. Grand Rapids: Baker, 1993.
- Fales, Richard M. "Archaeology and History attest to the Reliability of the Bible," in The Evidence Bible, Compiled by Ray Comfort, Bridge-Logos Publishers, Gainesville, FL, 2001.
- Fuller, Daniel P. "The Nature Of Biblical Inerrancy," in the *American Scientific Affiliation Journal*. XXIV/2 (June 1972) 50.
- Geisler, Norman. Christian Apologetics. Grand Rapids: Baker, 1976.
- Grudem, Wayne A. "Scripture's Self Attestation and the Problem of Formulating a Doctrine of Scripture," in *Scripture and Truth*. Eds. by A. D. Carson and John Woodbridge. Grand Rapids:Baker, 1992.
- Grudem, Wayne. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. Grand Rapids: Zondervan, 1994.
- Inns, Peter. The Moody Handbook of Theology, Chicago: Moody Press, 1989.

- Lindsell, Harold. The Battle for the Bible. Grand Rapids: Zondervan, 1976.
- Lindblom, Johannes. *Prophecy in Ancient Israel*. Oxford: Blackwell, 1967.
- McDowell, Josh & Bill Wilson. A Ready Defense, Nashville: Thomas Nelson, 1993.
- McDowell, Josh. The New Evidence that Demands a Verdict. Nashville: Thomas Nelson.
- Metsger, Bruce Textual Commentary on the New Testament, New York: United Bible Societies, 1971.
- Montgomery, John Warwick, God's Inerrant Word. Minneapolis: Bethany Fellowship Inc., 1973.
- Paker, James I. "A Lamp in A Dark Place," in *Can We Trust the Bible*. Wheaton: Tyndale, 1979.
- Pratcher, R. G. and E. A. Nida, *Translator's Handbook on Mark*. Leiden: E. J. Brill, 1961.
- Prochsch, *Theological Dictionary of the New Testament*. Eds. Gerhard Kittel and Gerhard Friedrich. Grand Rapids: Eerdmans, 1974.
- Richhorst, William R. *The Issue of Biblical Inerrancy:* In Definition and Defense. Mas: Winnipeg Bible College.
- Ryrie, Charles. Sintesis De Doctrina Biblical: Survey of Bible Doctrine. Grand Rapids: Kregel, 1995.
- Vos, Geerhardus. *The Teaching of Jesus Concerning the Kingdom of God and the Church*. Grand Rapids: Baker, 1951.
- Warfield, Benjamin. *The Inspiration and the Authority of the Bible*. Philadelphia: Presbyterian and Reform Press, 1948.
- Warfield, B.B. An Introduction to the Textual Criticism of the New Testament. New York: Whittaker, 1890.
- Wenham, John. Christ and the Bible. Grand Rapids: Baker, 1994.
- Young, Edward J. Thy Word is Truth. Grand Rapids: Eerdmans, 1957.
- <a href="http://www.christiantoday.com/article/nt.scholar.on.discovery.of.giant.trove.of.bible.">http://www.christiantoday.com/article/nt.scholar.on.discovery.of.giant.trove.of.bible.</a> manuscrits